
 

 

1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

4 
 

 

 

 الخطاب الشعري للفيتوري في سياق نظرية ما بعد الاستعمار

The poetic discourse of Faytouri in the context of 

postcolonial theory 

 

 أ.د. يسن إبراهيم بشير علي 

 أستاذ الأدب والنقد_ جامعة ستاردوم

 

Prof. Yasin Ibrahim Bashir Ali 

Professor of literature and criticism _ stardom University 

 

 بريد إلكتروني: 

ysn3ysn71@gmail.com 

dean@stardomuniversity.edu.eu-lang 

 الجوال: 

00905352946073 

00966508111516 

 

 

mailto:ysn3ysn71@gmail.com
mailto:lang-dean@stardomuniversity.edu.eu


 

 

5 
 

 المستخلص: 

( التي Postcolonial Theoryة ما بعد الاستعمار )نظريّ   قام هذا البحث على فكرة مؤدّاها أنّ 
ن، أمثال: إدوارد سعيد، وهومي و بارز   ظهرت في النصف الثاني من القرن العشرين، ونظّر لها نقّاد  

ي الشعر والرواية. فمن بين الشعراء العرب الذين حضور فلها  هذه النظرية    ،سبيفاك  ياتري اوغبابا،  
ورفضه   ،برزت أفكار هذه النظرية في خطابهم الشعري محمد مفتاح الفيتوري، الذي عُرِف بثوريته

هذا الخطاب الشعري هدفت إلى اختبار  . من هنا تأتي أهمية هذه الدراسة التي  نة والاضطهادمهيلل 
 . نظرية ما بعد الاستعماروما تضمنه من أفكار ومبادئ اشتملت عليها 

 والإيديولوجي   والسياسي  والثقافي  الأدبيتتنزّل الدراسة في حقل الدراسات الثقافية التي تجمع بين  
فتقارب العلاقة بين خطاب الفيتوري الشعري والمبادئ التي أرستها نظرية ما الاستعمار، مستفيدةً 

 من آليات الوصف والتحليل. 

وقد خلصت الدراسة إلى أن الخطاب الشعري للفيتوري حوى العديد من الأفكار التي قامت عليها 
واستعادة   ،لاضطهاد والهيمنة الاستعمارية والمقاومة ل نظرية ما بعد الاستعمار، تمثّلت في رفض  

 ، وتصوير التابع وتحولاته.  الهوية والذات الأفريقية 

المفتاحية المقاومة  الكلمات  الاستعمار،  بعد  ما  الفيتوري،  تحوّلات الرفض،  و :  الأفريقية،  الهوية 
 . التابع

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

6 
 

Abstract: 

This research was based on the idea that the postcolonial theory, which 

appeared in the second half of the twentieth century, and was considered 

by prominent critics, such as Edward said, Homi Baba, and Gayatri Spivak, 

this theory has a presence in poetry and novels. Among the Arab poets 

whose ideas of this theory emerged in their poetic discourse was 

Muhammad Miftah Al-Faytouri, who was known for his revolution, his 

rejection of domination and oppression. Hence the importance of this 

study, which aimed to test this poetic discourse and the ideas and principles 

contained in it, included in the theory of postcolonialism. 

The study descends into the field of Cultural Studies, which combines 

literary, cultural, political and ideological, and brings the relationship 

between the poetic discourse of Faytouri and the principles established by 

the theory of colonization, taking advantage of the mechanisms of 

description and analysis. 

The study concluded that the poetic discourse of Al-Faytouri contained 

many of the ideas on which the postcolonial theory was based, represented 

in the rejection and resistance to colonial oppression and domination, the 

restoration of African identity and self, and the depiction of the dependent 

and his transformations.  

Keywords: Al-Faytouri, postcolonialism, resistance and rejection, 

African identity, transformations of the dependent. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

7 
 

مة:   المقد ِّ

تدور هذه الدراسة حول الخطاب الشعري للشاعر السوداني محمد مفتاح الفيتوري، بالنظر إليه في 
قامت عليها   التي  فكارالأمن  العديد    حوى ذلك أن هذا الخطاب    .سياق نظرية ما بعد الاستعمار

مجموعته  انتخبت الدراسة أهم المجموعات الشعرية للفيتوري للتطبيق عليها، وهي    ، حيثهذه النظرية
ثلاثة دواوين، أغاني أفريقيا،    تم، وحو 1967في العام    الصادرة)أغاني افريقيا(  التي حملت العنوان  

 .  وعاشق من أفريقيا، واذكريني يا أفريقيا

وإبداع قصائدها ذروة المدّ الثوري الذي انتظم أفريقيا والعالم العربي،  صادف صدور هذه المدوّنة  
قد انخرط الفيتوري بخطابه الشعري في هذه الثورة، ف   ،يستهدف طرد المستعمِر وقيام الدولة الوطنية 

ظهرت ومتأثّرًا بحركة الزنوجة الأفريقية التي  في بغض الاضطهاد والاستبداد،  كه دوافعه الذاتية  تحرِّ 
من بين ثنايا فرفض الاستعمار الغربي وتحيّزاته الثقافية والسياسية.  في أربعينات القرن الماضي، ت

نقدية عُرِفت بدأت تتشكّل ملامح نظرية  المعاصرين لها  والأدباء والنقّاد  كتابات أعلام هذه الحركة  
وهومي بابا،    ،اللاحقين أمثال إدوارد سعيد  اكتملت في تنظيرات أعلامها  ،ما بعد الاستعماربنظرية  

رفض الاستعمار بكافة أشكاله،    لىعهذه النظرية والخطاب الذي أنتجته    قامتياتري سبيفاك.  اوغ
تخدم   توجهاتمن ؛ لما يشتمل عليه الثقافي والأدبيه السياسي و إعادة النظر في خطابسعت إلى و 

 .أغراض وحاجات الشعوب المستعمَرةرض مع اتتعالتي  المستعمِر أغراض

ملابسات يعالج    انظريً   مدخلًا حوى  مباحث وخاتمة، المبحث الأول    أربعةو مقدمة  جاءت الدراسة في  
أفكارها، وتقديم فكرة دالة عن الفيتوري ومدونته الشعرية.    ظهور نظرية ما بعد الاستعمار، وأهم 

في خطاب الفيتوري الشعري،    الرفض والمقاومة ت الدراسة المبحث الثاني لمعالجة إشكالية  صوخص
صورة التابع ، ووقفت في المبحث الرابع على  استعادة الهوية الأفريقية  المبحث الثاني  ت فيوتناول 

 ثم جاءت الخاتمة تحوي أهم النتائج التي خلصت إليها الدراسة.  ، خطابهذا ال وتحولاته في 

 والإيديولوجي   السياسيو   الثقافيب  الأدبي  تدمجتتنزّل هذه الدراسة في حقل الدراسات الثقافية التي  
تقارب العلاقة بين خطاب الفيتوري الشعري والمبادئ التي أرستها نظرية ما الاستعمار، مستفيدةً ف

 الوصف والتحليل. من آليات 

السابقة فلم يجد الباحث _حسب ما توفّر له من معلومات_ دراسةً تطبيقيةً قاربت  أما الدراسات 
مع هذه لتقي  الخطاب الشعري للفيتوري في سياق نظرية ما بعد الاستعمار. لكن هنالك دراسات ت

تتماسّ مع المنظور الذي أخذت من منظورات  الشعرية  الدراسة، كونها بحثت في مدونة الفيتوري  
 : هذه الدراسات ، من أهمبه هذه الدراسة 



 

 

8 
 

،  9مقال بعنوان: أزمة الهوية في شعر محمد الفيتوري، محمّد وهّابي، مجلة أبوليوس، المجلد  -
يستطع 2022،  10العدد   لم  الفيتوري، والتي  شعر  في  الهوية  أزمة  على  الدراسة  هذه  . وقفت 

القُ  انتمائه  في  الفضاء ط  تحقيقها  في  عنها  يبحث  فذهب  العربي،  انتمائه  في  ولا  السوداني،  ري 
 قع العربي. ا م أعادته مرّةً أخرى للو 1967الأفريقي. لكن هزيمة 

للعلوم   - الأستاذ  مجلة  علي،  بشير  إبراهيم  يسن  للفيتوري،  الشعري  الخطاب  في  الانتماء  قلق 
م. تناولت هذه 2020 15/6، 2العدد  59الإنسانية والاجتماعية، جامعة بغداد، العراق، المجلد 

 تالدراسة قلق الانتماء لدى الشاعر محمد مفتاح الفيتوري وأثره في شعره. هذه الظاهرة التي ظهر 
ولازم مبكّراً  حياته،  تعنده  في  وأطوارها   تأثّر فه  مراحلها  في  تجربته  وإثراء  إبداعه،  سي رورة  في 

 تعددة.الم

  :مدخل نظري 

تجربة    ديتناول هذا المدخل، مفهوم نظرية ما بعد الاستعمار، وملابسات نشأتها، ويقف كذلك عن
لتطبيق أفكار إبداعه الشعري الذي دعا لانتخابه مدونةً الشاعر محمد مفتاح الفيتوري، معرّفًا به وب

 النظرية عليها في هذه الدراسة.  ومبادئ هذه 

نظرية ما بعد الاستعمار، هي إحدى النظريات النقدية المهمة التي استقرّت في الآداب العالمية  ف
تجاوزت المناهج ضمن نظريات ما بعد الحداثة التي    جاءتفي الربع الأخير من القرن العشرين.  

إنتاج خطاب نقدي جديد يتجاوز الجمالي إلى البحث فعمدت إلى بسؤال الأدبية،  المكتفيةاللسانية 
ب الخطاب  هذا  ينهض  والخطابات،  للنصوص  والإيديولوجي  الثقافي  المكوّن  ومناهضة  في  انتقاد 

 .  التحيّزات المعيارية للمركزية الغربية في الفنون والآدب والثقافة

إلى تحليل آثار الاستعمار الأوروبي على الشعوب والثقافات التي خضعت له،  هذه النظرية سعت 
والكشف عن آليات الهيمنة الثقافية والفكرية والسياسية التي استمرت حتى بعد انتهاء الاستعمار 

 ،2010  )كارتر،"تهميش الثقافة الغربية وقيمها"  مؤداهاعلى فكرة جوهرية  النظرية  ارتكزت  السياسي. و 
من المفاهيم الجديدة التي توفّرت عليها الدراسات الإنسانية، خاصة دراسات مستفيدةً  .  (125ص  

التي اقترحها أنطونيو غرامشي   ( التابع)الأهمية، مثل فكرة  في  ا غايةً  فأنتجت أفكارً   ، تحليل الخطاب
واستراتيجية  عند ميشيل فوكّو،    (التمثيل)، وفكرة  على يد غاياتري سبيفاك وغيرها  وتم تطويرها لاحقاً 

وجد فيها منظّرو ما التي  المسيطرة  "الميثولوجيا البيضاء"    فكرته حولو   ،لدى جاك دريدا   (التفكيك)
 . (125ص    ،2010  )كارتر،  الدعمَ الكافي لهجومهم على هيمنة الأيديولوجيات الغربية   الاستعمار  بعد



 

 

9 
 

كل الثقافات التي تأثّرت بالعملية الإمبريالية  ي "يغطِّ ا من الدراسات  واسعً أسست هذه النظرية حقلًا 
 ا بالغً ا  اهتمامً   أظهرتف،  (25، ص  2005،  وآخرون   أشكروفت)  "من لحظة الاستعمار حتى يومنا الحالي

ها منتجات من  تجعل فها  تكتنفا المجايلة التي  نزعة  و   ،فيها  ضع المفارقة ا أبرزت مو و ،  بهذه الثقافات
حيث تؤكّد هذه النظرية على   ثقافية مغايرة حتى إن كُتب الكثير منها بلغات الغرب الاستعماري.

الذي . ذلك أن  آداب وثقافات الحواضر الاستعمارية الغربيةهذه الآداب والثقافات و التوتّر القائم بين  
أنها ظهرت بشكلها الحالي في أعقاب تجربة  يجمع بين هذه الآداب قواسم مشتركة كثيرة، أهمها "

الاستعمار. وأكّدت نفسها من خلال إبراز التوتُّر مع القوة الإمبريالية، وبالتركيز على ما يميزها عن 
، وآخرون   أشكروفت)  "فرضيات المركز الإمبريالي. وهذا بالضبط ما يجعلها آداباً ما بعد استعمارية

الشعوب المستعمَرة يعد نوعًا من الردّ بالكتابة  هذه  ما تقوم به آداب  لذلك فإن    .(26  ، ص2005
الغربية  المقولات  لتفكيك  نفسه  وتطرح    .يسعى  الوقت  في  الآداب  بعمليات هذه  تتعلّق  تساؤلات 

والتهجين الثقافي، وحول التوسعية الإمبريالية التي تتصرّف تجاه هذه الشعوب وثقافاتها   ، الإزاحة
 . خاضعة لهاما تزال كأنها 

المؤسسات الأكاديمية  رحم  المفارقة أن هذه النظرية التي تنتقد الممارسات الثقافية الغربية خرجت من  
، فقام عليها مفكّرون وباحثون يعملون في المؤسسات الأكاديمية الغربية، خاصة في الولايات الغربية 

الأمريكية الحديثة،    ،المتحدة  الغربية  الاستعمارية  للتجربة  خضعت  من شعوب  أغلبهم  أمثال  جاء 
 إدوارد سعيد، وهومي بابا، وغياتري سبيفاك الذين يعدّهم البعض المثلث الذهبي لهذه النظرية. 

من   ارتبط  نشأةأن  بالرغم  النظرية  كتاب  ب   تهذه  سعيد  ( الاستشراق)صدور  العام   لإدوارد    في 
الذي قدّم فيه نقدًا منظمًا للتمثيلات الغربية عن الشرق، تلك التي تقوم وفق مبدأ التعارض م،  1978

بين قطبين مختلفين، يقوم فيهما الغرب "مقام القطب الذكوري التنويري، العقلاني، الملتزم، المنظّم، 
 بيرتنز، )  الشهواني" بينما يحِلُّ الشرق في قطبه الأنثوي المقابل اللا عقلاني، السلبي، اللا منظّم،  

مهدت سابقون  قام بها باحثون ومبدعون  التي  العديد من الجهود  هنالك  إلا أن    ،(324، ص  2013
كتابه )معذبو الأرض(،  في  خاصة  السبيل لهذه المرحلة، منها على سبيل التمثيل جهود فرانز فانون  

 ، آخرينجهود  وليوبولد سنغور، ومحمد مفتاح الفيتوري، و   ،إيمي سيزار   أعلام حركة الزنوجة،وجهود  
 أمثال النيجيريان شينوا أتشيبي، وول سوينكا، والكيني نغوجي واثينغو، وغيرهم.أدباء ومفكرين 

على   النظرية  هذه  من  قامت  من خلالها  المبادئ  جملة  فكرية وإشكالات  أرست  بحثية،  مرتكزات 
وعي الذات ،  واللغات المحلّية   استعادة الهوية الثقافية  ، وتفكيك الخطاب الاستعماري رفض  :  منها

والآخر، والاستقلالية والتحرر، والمقاومة عبر الرد بالكتابة، ورفض الاستعمار الجديد بكافة أشكاله  
 السياسية، والثقافية، والفكرية، وغيرها. 



 

 

10 
 

بين السودان ومصر  الذي تنقّل  سوداني  ال شاعر  ال (،  م2015  -1930)  محمد مفتاح الفيتوري   أما
، فمنذ إصدار ديوانه الأوّل  في خارطة الإبداع العربي  . فقد عرُف بصوته الشعري المختلفوليبيا

أفريقيا و )أغاني  أفريقيا،  يا  اذكريني  أفريقيا،  من  )عاشق  أعمال  من  أعقبه  وما  أفريقيا  (،  أحزان 
صوّر مأساتها الخاصة مع الاستعمار التي وجد فيها ضالته، فبأفريقيا  أظهر اهتمامًا بالغاً    )سولارا((، 

الفعل  حتى    ،الغربي الذي سام إنسانها ذلّا ومهانةً واسترقاقًا صوت يمثِّل خير تمثيل  صار بهذا 
خطابه الشعري ضمن المدونة الإبداعية التي  درج، وكان هذا مدخله ليالزنوجة في الشعرية العربية

   أرست مبادئ نظرية ما بعد الاستعمار في شقها الإبداعي.

كان وإنما  أو تهويمًا،  أفريقيا لم يكن هروبًا    تيممه شطرو عن الواقع العربي  انصراف الفيتوري  إن  
وهو انتماء  ذو طبيعة   ، ه الأفريقيءانتماأدرك    وشبابهالباكرة  طفولته  فمنذ  واقع يعيشه،  ل   استجابةً 

الإسكندرية ذات الأغلبية الأوربية  مدينة  في  من حياته    ته في تلك المرحلة قامإ إثنية عاطفية، فخلال  
"تقيم بينه وبين المدينة التي يحيا فيها حاجزاً كثيفًا يحرمه المشاركة   بشرته السوداءكانت  البيضاء،  
ص  1967)الفيتوري،    والاندماج" العالم.    ،(8،  أمين  محمود  يقول  في الفيتوري  وجد  لذلك  كما 

عنه،  ال أفريقيا   يبحث  الذي  المفقودة،  ،  الذاتيخلاصه  و ملاذ  بألحان وهويته  شيّده  الذي  ووطنه 
أن    ، سورالجَ الأمل  و   ، المأساة منتصف أفريقيا  ذلك  الآلام   العشرين القرن    بعد  من  مزيجًا  كانت 

حركات ل   ا ذلك منبتً بجانب  كانت    وإنما  ،أرض صيد للعبيداستعمارًا خالصًا، و لم تكن  والآمال، حيث  
أخرجته من التي ها، فهي  بمن هنا جاء تعلُّق الفيتوري  في مقاومة المستعمِر.    نشطتالتحرر التي  

   ، كما يقول:، وألهمته الشعر والغناءوالعذاب الضياعحالة  

لكنني منذ مشت عواصف الحنين في دمي/ ومنذ أزهرت براعم الكلام في فمي/ ومنذ انطلقتُ 
دًا/   كنتِّ عذابي.. أنتِّ يا أفريقيا/ وكنتِّ غربتي التي أعيشها/ وشئتُ أن أعيشها/  ضائعًا مشر 

ت شفتي في ولهٍ رموشها/ حينذٍ رأيتُ فيهما توه ج الألم/   / ومس  وحينما غنيتُ.. غنيتُ لعينيكِّ
 . (139، ص 1967)الفيتوري،  رأيتُ فيهما العذاب والشموخ والشمم

في حركات التحرر ذات الطابع السياسي،  وجد    ث، حي من جديد  نفسه الفيتوري    صنعفي أفريقيا  
الطابع الثقافي الأدبي مبتغاه،   وأفرغ غضبه    ،المستعمِرفانخرط في مقاومة  وحركة الزنوجة ذات 

 آثاره.  للوجود الاستعماري و  ، رافضًافي هذه المقاومة موظفًا إبداعه الشعري  ،فيه

 تأسستمن الأفكار التي  جملة  في مرحلته الأفريقية،  خاصة    ي شعر ال   الفيتوري   برزت في خطاب
، وأضحت هذه الأفكار قضايا بحثية، وموضع نقاش مستمر في عليها نظرية ما بعد الاستعمار

 : في المباحث التالية  القضاياتمثلت هذه الخطاب ما بعد الكلونيالي، 

 



 

 

11 
 

 :الرفض والمقاومة في الخطاب الشعري للفيتوري 

الحقيقي  "التحرير  نصّه  ما  الرئيسية(  المفاهيم  الكلونيالية:  بعد  ما  كتاب )دراسات  تقديم  في  جاء 
للأرض، والتقويض الحقيقي للاستعمار يتأتّى عندما يتحوّل المروّي عنه إلى راو... فيتوازى بذلك 

وطنًا" حرر  كأنه  دراسةً  كتب  من  ويصبح  سواء،  حدٍّّ  على  والكلمة  الأرض   أشكروفت)  تحرير 
ليدلّ على  في عمومه  إذا كان مصطلح )ما بعد استعماري( يستخدم  ف.  (11، ص  2010وآخرون،  

. فإن الخطاب (286، ص  2010وآخرون،    أشكروفت)   مناهضة الاستعمار، والدعوة إلى الاستقلال
يقا  نقديًا  خطاباً  يكون  أن  بد  لا  والفنية،  والإبداعية  النقدية  أشكاله  بكافة  الاستعماري  بعد  وم ما 

الاستعمار وآثاره، ويرفض خطاباته وتحيّزاته. لذلك اكتسبت الكتابة في ظله "صبغةً تفكيكيةً تروم 
تقويض الُأسس التي قامت عليها مشروعية الاستعمار الغربي، وتستهدف بنية خطاباته بحمولاتها 

. من هذا المنطلق يعدُّ شعر الفيتوري خطابًا (209-177، ص 2015بشير، )  الثقافية والمعرفية" 
د الرفض والمقاومة، ذلك أن هذا الخطاب منذ كلماته الأولى التي نطق بها نطق لمجابهة  نقديًا يجسِّ
العنصرية، والهيمنة الاستعمارية، والاستبداد، فتعددت فيه أشكال الرفض والمقاومة. وصارت الكلمة 

بالكلمة. ولعّل أوّل مظاهر هذا الرفض   لشاعر لديه يبقى دومًا مناضلًا لدى الفيتوري فعلًا تحرريًا، وا
 تمثّلت في رفضه للتمييز على أساس اللون أو العِرق، يقول: 

أن  له  آن  الورى/  يتحد ى  أن  له  آن  السنا/  المتواري عن عيون  المنزوي/  لهذا الأسود..  آن 
 . (27، ص  1967)الفيتوري،   يتحد ى الفنا/ فلتنحن الشمس لهاماتنا/ ولتخشع الأرض لأصواتنا

هذا الأفريقي الذي حاول الاستعمار دفنه في رمال العنصرية والتبعية، بالتقليل من شأنه، وبإفقاده 
الثقة في نفسه، ها هو الفيتوري يستنهضه ليواجه العالم، ويدافع عن خياراته في الحياة. لقد آن لهذا 

اج ليس غير، آن له  الشعب الذي ذاق الويلات على يدِ المستعمِر الذي جعل منه سلعةً ووسيلة إنت
 أن يثور ويطوي هذه الحقبة البائسة، ويعود إلى تاريخه النضالي الطويل المليء بالبطولات والأمجاد:

الملايين أفاقت من كراها/ ما تراها ملأ الأفق صداها/ خرجت تبحث عن تاريخها/ بعد أن تاهت 
 .(35، ص  1967)الفيتوري،    على الأرض وتاها/ حملت أفؤسها وانحدرت من روابيها/ وأغوار قراها 

فالمقاومة لدى الفيتوري هي رحلة وعي بالذات السوداء، واستعادة كرامتها التاريخية، وهي دعوة 
 جهورة للحرية لا تني ولا تتوقّف. 

للاستعمار القوي  جاء رفضه  للعنصرية والتمييز  الفيتوري  منطلق رفض  وكافة   ،لعبودية ل و   ،ومن 
أشكال التبعيّة، سياسية كانت أم ثقافية، أم اجتماعية. وهكذا تتحوّل صورة الزنجي المقهور التي 



 

 

12 
 

المقاوِ  الواعي  الإنسان  صورة  إلى  الاستعمار  الأهلية  فرضها  كامل  الإنسان  الفيتوري،  شعر  في  م 
، والتضحية من أجلها. فانتفت لدى الفيتوري صورة أفريقيا المُظلمة حريتهلبحث عن  االتي تخوّله  

ور التشبيهية التي  تلك التي  البائسة التي أظهرتها قصيدته )أحزان المدينة السوداء(،   توالت فيها الصُّ
 تدلُّ على العجز، والارتهان للخرافات والأساطير:

عجوز ملف عةٌ بالبخور/ وحفرة نارٍ عظيمة/ ومنقار بومة/ وقرنُ بهيمة/ وتعويذةٌ من صلاةٍ قديمة/  
 . (21، ص 1967)الفيتوري،  سودٍ عرايا/ وغيبوبةٍ من خطايا كثير المرايا/ ورقصةِّ  وليلٍ 

في قصيدته )الطوفان الأسود( تلك التي   ، كمالتبرز بدلًا عنها صورة  أخرى مفعمة  بالحياة والأمل
الحرية   أجل  من  الحي  القوة والجبروت والنضال  حيث  البكر،  القارة  لهذه  جديدٍّ  عن وجه  تكشف 

 ق تشعُّ منها الحياة، وينبثق من بين ثناياها النور، وتشر   والحياة الكريمة، فبرزت فيها صور  استعارية  
 فيها شمس العزيمة والإصرار على الفعل والإنجاز:   

كذلك عشتِّ ألوف السنين/ تخر ِّين، فوق خطايا وثن/ إلى أن تسلل ضوء الصباح إليك/ فمز قتِّ  
ل مجرى الرياح/ وتحفر تاريخها من جديد/ على   عنك الكفن/ وقمتِّ كماردةٍ تتلق ى الضُحى/ وتحو ِّ

 . (48، ص 1967)الفيتوري،  جبهة الشمس حفر الجراح

ما يفعله الفيتوري هنا هو قلب  لتلك الصورة البائسة التي رسمها المستعمِر، للقارة الأفريقية، وإنسانها 
العاجز إلى صورةٍّ رامزةٍّ للحياة والحرية والبطولة. وبهذا الخطاب يعمد الفيتوري إلى تفكيك الخطاب 

كتابة الذات الأفريقية كذات الاستعماري الذي ظل يعمل على ترسيخ دونية الإنسان الإفريقي، فيعيد  
 .، قادرةٍّ على صناعة التاريخ وإنتاجه من جديدفاعلة لا مفعول بها

 : في الخطاب الشعري للفيتوري استعادة الهوية الأفريقية 

واحدةً من أهم القضايا التي قامت عليها نظرية ما بعد الاستعمار،  الهوية واستعادتها  إشكالية  كانت  
استعادتها كان ف  . هاريمنظِّ   اتفي نقاشبقوة  حاضرةً  و  أمر الهوية وضياعها، والسعي الدؤوب إلى 

ذلك أن الاستعمار كما فهمه أعلام هذه النظرية لم يكن مجرّد ،  السابقين  أكبر هموم المستعمَرين
غزوٍّ عسكري، أو استغلال اقتصادي، بل هو فوق ذلك كان مشروعًا للهيمنة الثقافية، وعملًا منظّمًا 

تابعةً له، ولا هذه الشعوب  يجعل منل  ؛يرغبلتشكيل هويات الشعوب المستعمَرة على النحو الذي 
فها إلا من خلال    لاو ترى ذاتها     ، هذا بالضبط ما حدث في أفريقيالمستعمِر.  الثقافية لشروط  ال تعرِّ

أن  ف على  أرضها  المستعمِر    وطأمنذ  قدرتها  تفقد  بثقافاتهاأخذت  بلغاتها و   ،الاتصال  الاحتفاظ 
االمحلية،   أخذ  القارة  حيث  هذه  في  إلى  واعية  سياسة  يمارس  لمستعمِر  بين تهدف  الصلة  قطع 



 

 

13 
 

الذاتية.  هويّته  على  بها  يتعرّف  التي  الوسائل  الأفريقي وبين  العملية وفق   الشعب  هذه  تمّت  وقد 
التدمير والحطّ المتعمّد لثقافة شعب، لفنّه، لرقصاته، لديانته،  "كما يقول نغوجي واثينغو    مستوي ين

، ص 2011)واثينغو،    "لجغرافيته، لتعليمه، لمرويِّه وأدبه، والإعلاء الواعي من شأن لغة المستعمِر
التحكّم في الفعل الثقافي يعني التحكّم في عقل المستعمَر، يقول   قد كان المستعمِر يدرك أنّ ف  .(43

للمستعمَر"  الذهني  بالعِلم  م  للتحكُّ حاسماً،  شعبٍّ  بلغة  المستعمِرة  الأمم  لغات  تحكّم  "كان   واثينغو 
 . (43، ص  2011)واثينغو، 

الفيتوري الشعري، ب الثقافيةل خطاباً رافضاً  وصفه  لهذا جاء خطاب  ا ، جاء مناديً والتغريب   لهيمنة 
رة  ربط هذه الهوية بلون إلى    ابضرورة أن تبحث أفريقيا عن هويّتها الخاصة، ولو أدّى به أو    البش 

، هو أوّل عتبةٍّ  بول الذات الزنجية لا بوصفها نقصًا، بل مصدر فخر وخصوصيةفق  ،رقي عِ ال صل  الأ
 ه حركة )الزنوجة(، وبرز بوضوح في شعر الفيتوري: يل إ ، هذا ما دعت  لاستعادة الهوية المفقودة

قلها لا تجبن.. لا تجبن/ قلها في وجه البشرية/ أنا زِّنجي/ وأبي زنجيُّ الجد../ وأمي زنجية.. / 
  .(38، ص 1967)الفيتوري،  أمتلك الحريةحرٌّ أنا أسود/ أسودٌ لكني 

خطاب الفيتوري الشعري يحاجج بامتلاكه ذاتًا خاصةً به، ويمتلك مكانًا خاصًا به هو هذه  وقد أخذ  
أو  ،  افراغً   اأرضً كانت  ، مهما علا صوت المستعمِر وادّعى أنّها  زنوج السودالقارة الأفريقية، أرض ال 

   ، يقول الفيتوري: ومن حقّه استغلالهافي أيدٍّ خاملة ليست جديرة بها،  

أرضي   ولي  فلاحٌ  أنا  المعتدي/  للأجنبي ِّ  لا  لي  وأفريقيتي   / زنجيٌّ من / أنا  تربتها  شربت  التي 
/ وسأبقى مستقل     /جسدي أنا إنسان ولي حري تي/ وهي أغلى ثروةٌ من ولدي/ أنا حرٌّ مستقل البلدِّ

 . (36، ص 1967)الفيتوري،  البلد

فعلًا مقاومًا تبنّته حركات التحرر ،  الاستقلال أثناء الاستعمار وبعد  استعادة الهوية    أمر  أصبحلذلك  
السياسية والثقافية والأدبية  أشكالها  ذاتها  بكافة  تعريف  إعادة  إلى  ذلك  من وراء  هادفةً  خارج      ، 

التراث. يقول  ب، ولا يكون ذلك إلا بالارتباط بالأرض وبالتاريخ و طر التي رسمها لها المستعمِرالأُ 
 الفيتوري: 

هذه الأرض    /وبلادي أرض أفريقيا البعيدة  /وبتاريخ بلادي  /أنا لا أملك شيئًا غير إيماني بشعبي
هذه الأسطورة   /...والتي أعبدها في كبرياء  /والتي أنشقها ملء الهواء  / التي أحملها ملء دمائي

 . (58، ص 1967)الفيتوري،  الكبرى بلادي

يرون في الهوية بوتقة تنصهر المتأخرون أمثال هومي بابا  إذا كان بعض نقّاد ما بعد الاستعمار  
المستعمِر والمستعمَر ، فإن نقّاداً  هجين    لينتج عن هذا الالتقاء والانصهار هوية    ؛معًا  فيها ثقافة 



 

 

14 
 

المتقدّميآخر  أولئك  خاصة  ذلك،  غير  يرون  فانون ين  فرانز  أمثال  كتابه    ، ن،  ففي  سيزار.  وإيمي 
م، يرى سيزار "أنه ليس ثمة تواصل إنساني بين 1955)خطاب عن الاستعمار( الصادر في العام  

ل المستعمِر إلى   المستعمِر والمستعمَر، بل تقوم بينهما علاقات أساسها الهيمنة والخضوع، فتحوِّ
ل المواطن الأصلي  ر رقيب على فصل دراسي، ورقيب في الجيش، وحا س سجن، وسائق عبيد، وتحوِّ

المستعمِر لكي وقد رأى فرانز فانون أن    .(325، ص  2013)بيرتنز،    إلى وسيلة من وسائل الإنتاج"
حول    همالشكوك في نفوسيحقق الضياع الحضاري والثقافي للمستعمَرين، أقام سياسته على بذر  

، _حسب زعمه_. وإنه لم يأتِ إلا لانتشالهم من ذواتهم الثقافية التي لم يكن لها وجود قبل مجيئه
  . (130)فانون، د.ت، ص  هذا الواقع الذي كانوا يعيشونه 

، لذلك حين يرحل إلى نيويورك لا يراها بما ويبدو أن الفيتوري كان من المؤمنين بهذا الرأي الأخير
للموت، فهو  ممؤسسات أمعمران و فيها من   هذه إلى  لا ينتمي  لذلك  ية سوى رمز للقهر، وغابة 

الثقافي، ولا تحترم كينونته  الفيزيقي أو  الحضارة التي تهين الإنسان وتذلّه، وتفقده الشعور بوجوده  
 وإنسانيته:  

نيويورك.. ملء عروقي كآبة/ وعيناك فوق ثراك سحابة/ ولستِّ بلادي/ ولا قلبك المتحج ر قلبي/  
 ولا أنت في وهج الشعر دربي/ فأفريقيا موطني، والزنوج المساكين شعبي... 

.. ملعونة كيف كنتِّ   . (225، ص 1967)الفيتوري،   نيويورك يا غابة الموتِّ

للإمبريالية الجديدة التي تقتات على حياة الآخرين، وتصنع مجدها  رمزٍّ  سوى  ت ونيويورك هنا ليس
 وأجسادهم. على هياكلهم 

إذا كانت اللغة تؤدّي دورًا مهمّا في بلورة الهوية الثقافية للشعوب، وهي كما يراها بعض الباحثين 
الأوّل"  المقام  في  موجوداً  العالم  لجعل  أداة   بل  العالم،  عن  الأفكار  لتوصيل  مجرّد وسيلة   "ليست 

غريبة تجعل من كاتبيه منفيين في تبدو  الأدب الأفريقي بظاهرة  قد ارتبط  ف  .(12، ص2007)لاندو،  
احتكرت   اليين_غين _إنجليز، فرنسيين، برتالمستعمِر   اتالكتّاب لغهؤلاء  لغتهم، وهي تبنّي   التي 

شذَّ عن هذه القاعدة، الخطاب الشعري للفيتوري  . بيد أنّ  ، حتى بعد رحيلهمالتعبير الأدبي أو كادت
كتب شعره وأدبه  و من لغة المستعمِر،  فأفلت  لم يتوفّر عليها إلا القليلين من المبدعين الأفارقة،  التي  

. يربو وجودها التاريخي على الألف عامحيث وهي ليست لغة أجنبية على أفريقيا، باللغة العربية، 
إلى  على أساس ثقافي أو إثني  نغوجي واثينغو يرفض تقسيم أفريقيا الأديب الكيني الكبير وقد كان 

حيلة استعمارية هدفها تقسيم   هذا التقسيم  بوصف  شقين، أفريقيا جنوب الصحراء وأفريقيا شمالها، 
الواحدة، القارة  أفريقياوير   أبناء  "إن   ،قارةً واحدةً   ى  يقول  العربية،  أفريقية، ومن بينها  لغاتها  وكل 

الحضارة العربية التي يبلغ عمرها قرونًا لها تأثير هائل في أدب شمال أفريقيا الحديثة، وفي أجزاء  



 

 

15 
 

 ونا الاعتراف بهذا التأثير، وأهملوا أدب شمال أفريقيا والعالم العربي"عديدة من القارة. وقد حرَّم مربُّ 
الفيتوري إذن حمل اللغة العربية ودخل بها إلى عمق أفريقيا، وقضاياها ف.  (180، ص  2011)واثينغو،  

استعادة مقاومةً ثقافيةً   ه بوصفبه  يقوم  الفعل    هذا السياسية والإنسانية، وهو إذ يقوم ب ، وجزءًا من 
التي هيمنت على الخطاب الإبداعي والثقافي   ات الأجنبيةمن سلطة اللغ  هار يتحر الهوية الأفريقية، ب

اقتصادها، سياستها، ثقافتها، لغاتها، يجب أن تسترد "كما يقول نغوجي واثينغو  الحرّة  فيها. فأفريقيا  
 .(12، ص 2011)واثينغو،  "اوكتّابها الوطنيين جميعً 

 :  التابع وتحولاته في الخطاب الشعري للفيتوري صورة 

التابع  المهمة  (  The Sub-altern)  مصطلح  المصطلحات  استقرّت  من  بعد التي  ما  خطاب  في 
الفئات المهمّشة والمستَضعفة التي لا صوت لها داخل النظام الاستعماري  ويطلق على  الاستعمار،  

الذي (  1937_1891)،  المفكّر الإيطالي أنطونيو غرامشي  هذا المصطلح  استخدم.  هأو ما بعد
 أشكروفت)  "الجماعات التي تقع تحت هيمنة الطبقات الحاكمة داخل المجتمع"  يشير به إلىوظّفه ل 
المنسيين الذين لا صوت  أولئكوكان هدفه من ذلك هو إسماع صوت   .(319، ص  2005،  وآخرون 

المجتمع،   في  يملكون  لهم  الرسمي، ولا  ولا  الخطاب  في  من   منفسهأ تمثيل    ون ستطيعيموقعاً  إلا 
تحقق وجودها عادةً ما  التي    حيث يخضعون لسلطة الجماعات المهيمنة  ،مخلال من ينوب عنه
خلال   من  على  التاريخي  أن  الدولة سيطرتها  وطالما  لها   المهمّشة  الجماعاتهذه  .  متاحًا  ليس 

تمكِّ  التي  الوسائل  إلى  التامّ الوصول  الانتصار  فإن  نفسها،  تمثيل  من  تعديل    نها  يستهدف  الذي 
، ص 2005، وآخرون  أشكروفت)  "يستطيع كسر هذا النمط من التبعيّة"وحده هو الذي النظام الطبقي 

319) . 

)هل يستطيع الشهير  مقالها  في  هذا المصطلح إلى حقل الدراسات النقدية    سبيفاك  ي غاياتر   تنقل 
قصدت   ،معقّدًا سؤالًا  هذا السؤال الذي صِيغ به عنوان المقال لم يكن بسيطًا وإنما    (،؟التابع أن يتكلّم

به سبيفاك تجريد التابع من حق التمثيل الثقافي والسياسي، ذلك لأن صوت التابع الحقيقي غالبًا  
، سواءً كان ممثلها المستعمِر سيُعاد إنتاجه من خلال سلطة المتكلم  ، وأي خطاب عنهما يتمّ تغييبه

)سبيفاك،   ن التابعين "إذا أُتيحت لهم الفرصة... يمكنهم الكلام"مع أ   أو الرجل في المجتمع الذكوري.
 . (47، ص 2020

للتابع  صورة مختلفة  هتقديمفي يبدو أنه سبق تساؤل سبيفاك فلفيتوري، أما في الخطاب الشعري ل  
أنه قادر ، ويثبت  سكاتالإومحاولات    ،القمععلى    اً ستعصيم  في هذا الخطاب  هصوتظهر  يالذي  

، فيُظهر الفيتوري في خطابه الشعري  الذاتي ووعيه  ، التاريخية ، وذاكرتهالأصلية  على الكلام بلغته



 

 

16 
 

أخذت أشكالًا متنوِّعة،  لكن صورة هذا التابع    صوتًا منحازًا إلى التوابع الذين يرى نفسه واحدًا منهم.
 مرّت بتحوّلات عديدة.و 

وقد وقد تكون الفلاح البسيط،  أو العبد المسترقّ،  المستعمَر،  لدى الفيتوري  قد تكون  التابع  صورة  ف
إلى ذلك.  المطرود  المنفيُّ تكون   الفذّ الفيتوري  يقول  ، وما  أرضية )حدث  في قصيدته  التي   (في 

، فيعبئهم  ا إنسانًا وخيراتٍّ وتاريخً يصوّر فيها كيف يستغلّ المستعمِر القادم من وراء البحار أفريقيا  
 :  الناهضةبناء حضارته بلاده البعيدة، و في سفنه إلى حيث 

الرأس  للمقادير حزينة/ وقفت مطرقة  ترنو  أيام وجودي/ وقفت أرضي  يزل يزحم  لم  يوم  ذات 
مهينة/ ورأت في نظرةٍ واحدةٍ أو نظرتين/ سفنًا تزحم أعماق البحار النازحة/ سفنًا تغدو وأخرى 

، 1967)الفيتوري،    رائحة/ سفنًا مكتظةً بالأسلحة/ وبأبناء بلادي/ وبخيرات بلادي/ وبتاريخ بلادي

 . (60ص 

المفارقات بين حال الإنسان الأفريقي صاحب الأرض والتاريخ، ويقول في قصيدةٍّ أخرى يصوّر فيها  
 وبين المعتدي المستعمِر الذي حوّل سكان هذه القارة إلى ضحايا وسبايا: 

الآثمين الخطايا/  أرض  فوق  تماثيل/  القابعين  العرايا/  المتو جين  العبيد  ليل  النبيين/   ..الليل/ 
 . (63، ص 1967)الفيتوري،  الضحايا/ مثْلي ومثلك/ نحنُ المسوخ.. نحن السبايا ..القاتلين

أما صورة التابع المنفي المطرود من أرضه، فتظهر في قصائد عديدة، من بينها قصيدته المشهورة  
 (: عندما يتكلم الشعب)

وعشتُ   / وصمتِّ وفارقتها بحزنٍ  ويوهن صوتي/ عانقتُ أرضي  خلفي،  يعدو  والسوط  بالأمس 
/ حتى إذا متُّ قب لتُ تربها رغم موتي دًا، نصف ميْتِّ   . (136، ص  1967)الفيتوري،    وجهًا غريبًا، مشر 

في النصوص أما التحوّلات التي مرّت بها صورة التابع في الخطاب الشعري للفيتوري فعديدة، تبرز  
 وناطقًا باسمالزنوج والمقهورين،  التي يظهر فيها الشاعر معبّرًا عن قضايا التابعين من    الشعرية 

. واستخدم الفيتوري الكثير من الأدوات التاريخكيانها الإنساني ومن  من  أُسقطت  التي    الأفريقيةالذات  
للرموز تارةً،  ال تحوّلات و هذه ال لتجسيد   القيد، السوط،  تمثيلات، فيلجأ  ويلجأ تارة المنفي،  الزنجي، 

إلى استلاف صوت الجماعة )النحن(، وقد يوظّف الأساطير أو يصنعها لتصوير حالات الوعي 
 قهروي  ،الظالمالعالم، ويتحدّى  التي يمرّ بها التابع، وتحوّله من مضطهدٍّ عاجز إلى ماردٍّ يواجه  

 الظروف والأقدار المرسومة له. 

ا الذي يصرخ  المتسائل  فهو يكتب من موقع    ( التابع)في بداياته كان الفيتوري حين يكتب عن   محتجًّ
الظالم   اتّ ف.  والاستعبادلعنصرية  ا رافضًا  المستعمِر  في وجه  التي  أفريقيا(  قصيدته )أغاني  خذ في 



 

 

17 
 

الذي يبحث عن )العبد(  المستعمَر  الفيتوري التابع  عنوانًا لأوّل إصداراته الشعرية، يصوّر فيها    هامن
 نعل السيّد المستعمِر: ركام الظلم والاضطهاد، و من تحت   ،إنسانيته وكرامته

/ تلك مأساة قرون غبرت/ لم أعد أقبلها لم    .. جبهة العبدِّ  ونعل السي ِّد/ وأنين الأسود المضطهدِّ
سجنه/    /أعدِّ  وغدي/ كيف يخبو عمري في  أبيضٌ/ كيف يستعبدُ أمسي  كيف يستعبدُ أرضي 

 . (36، ص 1967)الفيتوري،  وجدار السجن من صنع يدي

إلا أنه لم يستكن،   القاسية  ترويضال ولات  اتعرّض له، ورغم الإذلال ومحيفالتابع هنا رغم القهر الذي  
يف أن  يقبل  لموضوعً بقى  لا  ذاتً ا  بل  ناطقةً لرثاء،  التمرد  ،القهرأبى  ت  ا  رمز لتتحوّل  ،  وتعلن  إلى 

 . للتحرر الإنساني 

، تلك يعانق الوعي بالقهر إلى حالة الوعي بالذاتويتحوّل من حالة    ،ر التابعيتطوّ في مرحلة لاحقة  
هويته،   التابع  المعتدي ) فيها  للأجنبي ِّ  لا  لي  وأفريقيتي   / زنجيٌّ ص  1967)الفيتوري،    (أنا   ،36)  ،

 : تربةأرضه التي يمتزج بها امتزاج الماء بال هذه المرحلة  ويستعيد في

صوتك يا أفريقيا/ هذا الذي يهز ني هز  الأعاصير صداه/ أُحب ه.. وهو انفعالٌ.. / ودمٌ يغلي..  
وثورةٌ مطبقة الشفاه/ أحبه وهو خطىً عاريةً/ تحفر في الأرض مقابر الغزاة/ أحبه لأنه صوتي  

 .(142، ص  1967)الفيتوري،  صوت الإله  /أنا/ صوتك يا أفريقيا

حكمة يبرز صوت ال حيث  والرضى عن الذات،  إلى رمز للقوة  مقهورةٍّ  من ضحية    التابعيتحول  هكذا  
   .والرشد

نتقل  يفطبيعة الصراع فيها،  فيتبيّن    ،مع مرور الوقت تنضج تجربة الفيتوري، وتتسّع رؤيته للحياة
الواثق الذي فيختفي الصوت الغاضب تدريجيًا، ويظهر الصوت  نحو أفق إنساني،  بخطابه الشعري  

كما جاء في يقدّس الحريّة، ويهزم المعتدي، وينتصر على أحقاد النفس، وحالة الضعف والهوان.  
 (، يقول:  حصاد شعبقصيدته )

  / ولقد هدمنا كل ما في الأمس من سجنٍ وقيْد/ ولقد هزمنا كل ما في الأرض من ضعفٍ وحقدِّ
/ يا ملهم الشعراء، أروع شعرهم يوم التحد ِّي/ ماذا أقدمه  ولقد عقدنا في طريق نضالنا أكليل وردِّ

 . (227، ص 1967)الفيتوري،  إليك/ وأنت كل الشعر عندي

 

 

 



 

 

18 
 

 :  الخاتمة

آخر النظريات التي استقرّت في الدراسات النقدية في أهم و من واحدةً تعدّ نظرية ما بعد الاستعمار 
 مقاومة أُسسًا ومبادئ تقوم على رفض الاستعمار، و هذه النظرية    أرستوقد    .نهاية القرن العشرين

الشعري   الفيتوري  خطاب  اختبار  إلى  الدراسة  هذه  سعت  السياسية والثقافية. وقد    من خلال آثاره 
 توصّلت إلى النتائج التالية: ف)أغاني أفريقيا( على هذه الأسس والمبادئ. مجموعته الشعرية  

من  • الكثير  حوى  ثوري،  بُعد  من  عنه  عُرِف  بما  الشعري  الفيتوري  خطاب  أن  الدراسة  أظهرت 
الرفض والمقاومة،    ،من أهمّ هذه المبادئالأفكار والمبادئ التي عالجتها نظرية ما بعد الاستعمار،  

 واستعادة الذات والهوية الأفريقية، وإبراز صوت التابع وتحولاته.  
دً جاء خطاب الفيتوري الشعري م • فهذا الخطاب منذ بداياته الأولى كان   . لرفض والمقاومةل  ا جسِّ

ك مجابهة  إلى  فسعى  وانتقاص،  سخرية  من  بمبدعه  أحاطت  التي  الظروف  مظاهر   افةرهن 
 أشكال الرفض والمقاومة لذلك عنصرية، وهيمنة استعمارية، واستبداد، فتعددت فيه  الاضطهاد من  

   . تحرريًاثوريًا صارت الكلمة لدى الفيتوري فعلًا حتى 
بعد  تهاي الشعوب المستعمَرة إلى استعادسع  إشكالية الهوية و الشعري خطاب الفيتوري  برزت في •

واحدةً من أهم المبادئ التي  وهي  خاصةً في أفريقيا،  ،  اهعمد المستعمِر إلى إنكارها وتشويه  أن
التي لذلك جاء خطاب الفيتوري يؤكّد على الهويّة الأفريقية  .قامت عليها نظرية ما بعد الاستعمار

الزنجي،  على  تقوم   المكان    إحياءو الاحتفال بالأصل  التاريخية    الذاكرة  ستدعاءا و ،  والأرضذاكرة 
عل من عمله  ما ج  ،لغة أفريقيةً   وسيلةً لإبداعه بوصفهاالعربية    اللغة  واستخدام  للشعوب الأفريقية،

 .  ثقافيةً  هذا مقاومةً 
من القضايا التي عالجتها نظرية ما بعد الاستعمار، وظهرت في الخطاب الشعري للفيتوري،   •

د والتنوّع. فأهمّ ما ميّز هذه الصورة، أن صوت التابع التابع وتحولاتهصورة   ، والتي اتّسمت بالتعدُّ
أنه قادر على الكلام بلغته  إثبات  مستعصياً على القمع، ومحاولات الإسكات، و بدا في هذا الخطاب  

يتطلّع ظلّ  موضوعًا للرثاء، بل    كون لا يقبل أن يهو  ف . الأصلية، وذاكرته التاريخية، ووعيه الذاتي
يكون   أن  ناطقةإلى  التمرد،    ،ذاتاً  وتعلن  القهر،  التابع  تحوّل  حتى  تأبى  للتحرر هذا  رمز  إلى 

 . الشامل  الإنساني
 

 



 

 

19 
 

 المصادر والمراجع:  

)أشكروفت،   • وآخرون.  ترجمة: (.  2010ب،  الرئيسية.  المفاهيم  الكولونيالية:  بعد  ما  دراسات 
 . المركز القومي للترجمة :أحمد الروبي، وأيمن حلمي وعاطف عثمان. القاهرة

دراسات ما بعد الكولونيالية: المفاهيم الرئيسية. ترجمة:   (.2010، )وآخرون  ، ب،أشكروفت •
   .المركز القومي للترجمة :أحمد الروبي، وأيمن حلمي وعاطف عثمان. القاهرة

(. الخطاب ما بعد الاستعماري في النقد الأفريقي: قراءة في كتاب تصفية 2015بشير، ي. ) •
- 177(.  54استعمار العقل لنغوجي واثينغو. مجلة دراسات أفريقية بجامعة أفريقيا العالمية. عدد )

209. 
صفحة   : هل يستطيع التابع أن يتكلّم. ترجمة: خالد حافظي. الجبيل.  1(. ط2020).  ، غسبيفاك •

 . سبعة للنشر والتوزيع
)د.ت(.    فانون، • الأرضف.  الدروبي    .معذبو  سامي  الأتاسيو ترجمة:  بيروت:جمال  دار   . 

 . الطليعة
ترجمة: باسل المسالمة. دمشق: التكوين للتأليف 1(. النظرية الأدبية. ط2010كارتر، د، ) •  .

 والترجمة والنشر. 
ب للهويّة(، لفالح   (. 2007م. )  لاندو، • نقلًا عن مقال بعنوان: )دور اللغة في التنميط والتعصُّ

 . جامعة الملك سعودإصدار   . الرياض:سلسلة مقاربات في اللغة والأدب  .شبيب العجمي
 (. أغاني أفريقيا. بيروت: مطبوعات دار مكتبة الحياة. 1967محمد الفيتوري، م. ) •
(. النقد والنظرية ما بعد الكولونيالية. ترجمة: عمرو زكريا. فصول. 2013هانز بيرتنز، ه، ) •

87-88 .316-333 . 
)  واثينغو، • العقل   (.2011ن،  استعمار  يوسف  .تصفية  سعدي  دمشق:ترجمة:  التكوين   .  دار 

 . للتأليف والترجمة والنشر

 

 

  

 

 

 



 

 

20 
 

 

 

 


