
 

1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 
 

 

 

 

 

 

دراسة في  –العلاقة بين الإيمان والمعرفة: من الأفلاطونية إلى الأرثوذكسية 
 فكر ثيوذوريتوس القورشي 

 الدكتور روني إميل سعيد  

 الجامعة الأمريكية للعلوم والتكنولوجياأستاذ الفلسفة في  

 

 

 

 

 

 

 



 

4 
 

 ملخّص

، وما إذا كان الإيمان شرطًا ضروريًّا للمعرفة؛ وذلك العلاقة بين الإيمان والمعرفةإشكاليّة  تناول البحث  
  ؛ في القرن الخامس   الأرثوذكسيّةمن خلال دراسة فكر ثيودوريتوس القورشي، أحد أبرز آباء الكنيسة  

استندت الدراسة إلى كتابه "علاج الأمراض الهيلينية"، حيث ناقشنا حججه ضد فلاسفة اليونان،    وقد
خاصة الأفلاطونيين. وعبر النقد والتحليل، قمنا بتفكيك المعاني الفلسفية اليونانية ومقارنتها بالمفاهيم 

 .المسيحية الأرثوذكسية

تهدف الدراسة إلى تعريف القراء بالفكر المسيحي الأرثوذكسي في جوانبه الفلسفية والمنطقية، وتغيير  و 
الفلسفة اليونانية وأصالة ثيودوريتوس    موقعالصورة النمطية التي تفصل الإيمان عن العقل، مع إبراز  

 . القورشي

توصلت الدراسة إلى أن المعرفة الإلهية اليقينية والشافية للنفس لا تُدرك بمعزل عن الإيمان والوحي  وقد  
الإلهي، إذ يُعد الإيمان شرطًا أساسيًا لتجاوز حدود العقل البشري في إنتاج المعرفة. يُعد هذا البحث  

، التي  ة حول الفلسفة المسيحية الأرثوذكسيةإضافةً نوعيةً للمكتبة العربية، ويفتح آفاقًا لدراسات مستقبلي 
 .لا تزال مجالًا غير مستكشف بشكل كافٍ في الأوساط الأكاديمية

 : الإيمان، العقل، المعرفة، الأفلاطونيّة، الأرثوذكسيّة، الكشف )الوحي( الإلهي. الكلمات المفاتيح 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

5 
 

Abstract 

The research addressed the problematic relationship between faith and 

knowledge, and whether faith is a necessary condition for knowledge, through 

a study of the thought of Theodoret of Cyrrhus, one of the most prominent 

Fathers of the Orthodox Church in the fifth century. The study is based on his 

work Therapeutics of Hellenic Maladies, where we analyzed his arguments 

against Greek philosophers, particularly the Platonists. We deconstructed 

Greek philosophical concepts through critique and analysis and compared 

them with Orthodox Christian principles. 

The study aims to introduce readers to Orthodox Christian thought in its 

philosophical and logical aspects, challenge the stereotypical view that 

separates faith from reason, and highlight the significance of Greek 

philosophy and the originality of Theodoros of Cyrrhus. 

Furthermore, the study concludes that certain and salvific divine knowledge 

cannot be attained without faith and divine revelation, which unveils the truth 

clearly, accurately, and fully. Faith is an essential prerequisite for transcending 

the limitations of human reason in producing knowledge. This research 

contributes significantly to the Arabic academic library and opens new 

horizons for further studies on the relatively unexplored field of Orthodox 

Christian philosophy in academic circles. 

Keywords: Faith, Reason, Knowledge, Platonism, Orthodoxy, Divine 

Revelation. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

6 
 

 مقدمة

العلاقة : "يألا وه  ،زمان ومكان  شغل ذهن الإنسان في كلّ تزال  ت  لاو   مسألة كانت  تتناول هذه الدراسة
 1وهو ثيودوريتوس القورشي  الآباء القديسين في الشرق، استنادًا إلى أحد أهم  وذلك    ،"بين الإيمان والمعرفة

(393-457) . 

لا يوجد من حاجج  رُبَّ سائل: لماذا اخترتم ثيودوريتوس القورشي تحديدًا؟ الجواب بكل بساطة هو أنّه 
كبيرًا  مؤلَّفًا  لهم  خصّص  الذي  ثيودوريتوس  مثل  اليونان  الهيلينيّة"    فلاسفة  الأمراض  "علاج  بعنوان 

2Thérapeutique des maladies hélléniques،  فيه كُبرى المسائل المشتركة بين الفلسفة     عالج
ة  ة )عربيّ بكثيرٍ من العمق والمنطق. ومع ذلك، تكاد تخلو المراجع الفلسفيّ   هوت المسيحيّ ة واللّا اليونانيّ 
 . إلا في ما ندرة( من إشارة إليه، وأجنبيّ 

 أهمية البحث وأهدافه 

الفراغ الحاصل في المكتبة الفلسفيّة العربيّة، هذا الفراغ    في أنّه يسعى إلى سدّ إذًا  تكمن أهمية البحث  
الذي هو نتيجة طبيعيّة لمدراس وجامعات تعلّم تقريبًا كلّ ما بزغ في الشرق من فلسفات وأفكار هندوسيّة  

  – أو تعلّم بشكلٍ غير كافٍ    –وبوذيّة وصينيّة وزرادشتيّة ومصريّة وإسلاميّة وغيرها، ولكنّها لا تعلّم  
، هذا الفكر الذي لا يشبه نظيره الغربيّ لا في أصوله  المعروف بالأرثوذكسي  الفكر المسيحيّ الشرقيّ 
يقدّم هذا البحث مدخلًا يمكن التعويل عليه لمزيدٍ من الأبحاث والدراسات حول    ولا في فروعه. وبالتالي

والفكر    بين الفكر الفلسفيّ المسائل المشتركة  بالنسبة للمهتمّين بلا سيّما  ،  الأرثوذكسيالفكر المسيحيّ  
 . اللاهوتيّ 

لا سيّما الجانب   الأرثوذكسيوالأهداف المرجوّة من دراستنا كثيرة، أوّلها تعريف القرّاء بالفكر المسيحيّ 
منه   النمطيّة   الظاهرالفلسفيّ والمنطقيّ  الصورة  تلك  تغيير  ثانيها، هو محاولة  الحجاجية.  بنيته  في 

ة  ة وتجربة وجدانيّ ة القائلة بأنَّ الإيمان ليس إلا مشاعر قلبيّ ة الفلسفيّ الأكاديميّ   الأوساطوالتعميميّة في  
ة انطلاقًا من مؤلف  إظهار قيمة ومكانة الفلسفة اليونانيّ ثالثُها هو    .السليملا علاقة له بالعقل والتفكير  

 
، هي مدينة قديمة  كيروسالقورشي نسبةً إلى مدينة قورش التي أسسها الملك الفارسي قورش الكبير في القرن الرابع قبل الميلاد. وتعُرف أيضًا باسم    1

المدينة أهمية تاريخية كبيرة في الحقبة ا لروميّة  تقع في شمال غرب سوريا، بالقرب من الحدود التركية الحديثة، ضمن محافظة حلب. وقد كان لهذه 
 )البيزنطيّة(.

2  Théodoret de Cyr, Thérapeutique des maladies hélléniques, traduction et notes de Pierre 
Canivet, sources chrétiennes, ‘57’, Ed. Du cerf, Paris, 1958. 



 

7 
 

الهيلينية".    ثيودوريتوس  الأمراض  "علاج  إ القورشي  فكريًّ رابعها  القورشي  ثيودوريتوس  أصالة  ا براز 
أما خامس هذه الأهداف فيكمن في تقديم الجانب الدفاعيّ والنقديّ في الفكر المسيحي عمومًا،   ا.ومنطقيًّ 

 . وفكر ثيودوريتوس خصوصًا 

 إشكاليّة البحث 

ما هو دور الإيمان في المعرفة؟ أَوَيمكن بناءً على ما سبق، تسعى الدراسة إلى حلّ الإشكاليّة الآتية:  
 الوصول إلى المعرفة بمعزل عن الإيمان؟ أم أنَّ الإيمانَ شرطٌ أساسي لبلوغ المعرفة؟ 

دة منها: هل يصح القول بأنَّ العلاقة بين الإيمان وتتفرّع من هذه الإشكالية العامة أسئلة خاصّة متعدّ 
والعقل هي علاقة تكامل؟ وهل يستطيع العقل الاكتفاء بذاته لإنتاج المعرفة؟ ثمَّ هل يستطيع العقل أن  
يتفلسف في أمور الله "خارج الله"  إسوةً بالذي يتكلّم عن الطبيعة "خارج الطبيعة"؟ ما هي حدود العقل؟  

 نقص إذا غابت الرؤية الإلهية؟وهل هذه الحدود ت

 كبرياء المثقفين عائقٌ أمام المعرفة  -1
العقل عن النفس الإنسانيّة، بمعنى أنَّ العقل ليس    –كسائر الآباء القديسين    –لا يفصل ثيودوريتوس  

آلة فكرية تعمل بمعزل عن أهواء الإنسان ونوازعه النفسيّة. فإذا كان العقل قادرًا أن ينحرف بسهولةٍ  
 حتى في الحقائق المنظورة، فما بالُنا بالحقائق غير المنظورة؟ 

والواقع أنَّ العائق الأول الذي اصطدم به ثيودوريتوس في جداله مع اليونانيين، لم يكن عائقًا فكريًا أي  
مجرد اختلاف في الآراء وتباعد في طريقة التفكير، ولا هو عائقًا إيمانيًا برفض اليونانيين الربط بين 

 " " الذي يتجلّى في استعلاء اليونانيين 4يتمثّل في مرض "الكبرياء   3الإيمان والمعرفة، إنما هو "عائقٌ نفسيٌّ
على غيرهم من الشعوب. فلقد كان اليونانيون يشعرون بالتفوّق على باقي الأمم، ذلك أنَّ الحكمة ليست  

 بنظرهم إلّا المعرفة الفلسفية الخاصّة بفلاسفةٍ أنجبتهم الحضارة اليونانية.  

 
)راجع:    عن العائق النفسيّ كأحد أهم العوائق المعرفيّة.  Bachelardوكأن ثيودوريتوس يستبق ما ذكره الفيلسوف الفرنسي غاستون باشلار    3

 (.1980دار الطليعة للنشر، بيروت، فلسفة المعرفة عند غاستون باشلار، وقيدي، محمد، 
: "إن الكبرياء في المسيحية هو أصل كل الشرور، وفي المقابل هناك "التواضع" منبع كل الفضائل. يتكلّم القديس يوحنا السلّمي حول ذلك قائلًا  4

كان ملاك )إبليس( قد سقط من السماء لكبريائه فقط دون أي هوى آخر، فلننظر لعلنّا نستطيع الصعود إليها بالتواضع فقط". أنظر: القديس  
 174، لا ت.، ص2تعريب رهبنة دير مار جرجس الحرف، لا م.، منشورات النور، طالسُلّم إلى الله، يوحنا السلّمي، 



 

8 
 

لقد ألبس اليونانيون "الحكمة" لباسًا مثلث التيجان: التاج الأول هو الهويّة اليونانيّة )الهيلينيّة( فقد أصبح  
الأدبيّة   الثقافة  الثاني هو  القوميّات؛ والتاج  غيرها من  متسامية على  أحاديّة  قوميّة  نوعٌ من  للحكمة 

 سبيل لغير المثقف أن يكون حكيمًا بحيث الرفيعة المصحوبة بالأسلوب البديع والبليغ في الكلام، فلا
أمست الحكمة من خصائص "نخبة خاصة" من البشر؛ أما التاج الثالث فهو المناهج الفلسفيّة والمنطقيّة  

 التي وضعَها اليونانيون بمثابة وسائل وسُبُل فعّالة توصل إلى المعرفة. 

هذه النظرة إلى الحكمة قد جعلت اليونانيين لا يقبلون الحوار مع غير اليونانيّين، وقد ألصقوا بهم صفة  
!  فهم "يعتقدون أنّه من الخزي والعار أن يعلّمهم بربريٌّ بلغته، وهذا الوهم موجودٌ حتى عند 5ال"بربر" 

. هذا 6أولئك الذين لم يبلغوا قمة الفلسفة اليونانيّة )...( والذين يلملمون أفكارًا من هنا وأفكارًا من هناك"
"الكبرياء" يعتبره ثيودوريتوس مرضًا نفسيًّا )روحيًّا(، لذلك يقدّم "شفاء العقل" من استعلائه كجزءٍ لا يتجزّأ  
للنفس.   أيضًا علاج  للجسد، فهناك  أنّه يوجد علاج طبي  المعرفة. و"طالما  في طريق الوصول إلى 

ا يتعلّق بالجسد، في حين أنّها تقريبًا  فكلاهما معرّضان للكثير من الأمراض، التي هي لا إراديّة في م
 .7دائمًا إراديّة في ما يتعلّق بالنفس" 

في الواقع، لم يعالج أيٌّ من الفلاسفة اليونان )والذين بعدهم كذلك( مسألة "الكبرياء" لا سيّما بالشكل  
ما هو  المسيحية تفهم  إذ وحدها  أو بعده؛  قبله  الذين  القديسون  الذي عالجه به ثيودوريتوس والآباء 

له بل تقدّم علاجًا أصيلًا  الروحيّة،  أنّه أصل الأمراض  الفكر  الكبرياء وتعرف  الكبرياء في  . فعلاج 
المسيحيّ الأرثوذكسي ليس مجرّد علاجٍ أخلاقيّ، بل هو علاج روحيّ لأصل الشرور ولأصل الأهواء، 
لم تتمظهر على شكل  إيّاها حتى وإن  النفس الإنسانيّة وملوّثةً  التي تكون كامنة داخل  تلك الأهواء 

شري بكليّته ويؤثّر بشكل أساسيّ على إمكانيّة أعمال غير أخلاقيّة. إنّه علاج روحي يطال الذهن الب
ليس مجرّد آلةٍ فكريّة نظريّة، بل هو قبل كل    الوصول إلى المعرفة السليمة. فالعقل في الأرثوذكسية

 ذلك جزءٌ أساسيٌّ في النفس البشريّة يمرض بمرضها ويُشفى بشفائها من الأهواء. 

 
على يقُصد بالبربري عمومًا من هو غير متحضّر )متخلّف( أو بدائي. وغالبًا ما يُطلقها شعبٌ بصورةٍ نمطية على شعبٍ آخر كنوعٍ من التعالي    5

دفاً را الآخر أو الشعور بالتفوق العرقي أو القومي. وقد أطلقها تاريخيًا اليونانيون القدماء على غيرهم من الشعوب بحيث صار مصطلح "بربري" م
 لمصطلح "غير يوناني"؛ كما أطلقها اللاتين لاحقًا على من هم خارج الامبراطورية الرومانية أي المواطنين غير الرومان. أنظر: 

Michel Dubuisson, "Barbares et Barbarie dans le monde gréco-romain", l'antiquité Classique, n˚70, 2001, p1-
16. 
6 Théodoret de Cyr, Op. Cit., p106. 
7 Ibid., p104. 



 

9 
 

 وهم المركزيّة اليونانيّة  -أولً 
بغية تبديل    – كسائر المصطلحات اليونانية    –لم يعترض ثيودوريتوس على مصطلح "البربر" بل أخذه  

معناه وتغيير مساره، فحوّل بذلك هذه الصفة التحقيرية من حجةٍ لهم، إلى حجةٍ عليهم. فإن كنا نحن  
وليس أيُّ فلاسفة بل    ليسوا إلا تلاميذ لهؤلاء البربر..  –لا أنتم حتى    –بربر، فإنَّ فلاسفتكم الكبار  

"أفلاطون" رأسهم  وعلى  منهم  "ف Platoالعظماء  فيريسيدوس  !   ... لمعانًا  اليونان  فلاسفة  أكثر  إنَّ 
Pherecydes    ،سيروس صولون    Thales  طاليس من  ميليتوس،  وخاصةً    Solonمن  الأثيني، 

بغية إيجاد الحقيقة في    لم يتردّدوا أبدًا   – الذي غطّى على الجميع بلغته الجميلة    –الشهير أفلاطون  
ولعلّ سفر أفلاطون إلى مصر هو الأكثر شهرةً وذكرًا    .8اللجوء إلى مصر وطيبة وصقلية وإيطاليا..." 

لدى المؤرّخين، بل إنَّ أفلاطون نفسه ينقل في محاورة "طيماوس" ما قاله الكاهن المصري لصولون:  
"صولون، صولون، أنتم اليونانيون، أنتم دائمًا أطفالٌ: ليس في اليونان أيُّ شيخ، لأنّه ليس لكم علمٌ 

 .9يحمل علامة الزمن"

كما ويشيد أفلاطون في كتابه "القوانين" بالنظام التعليمي في مصر قائلًا: "فكل أبناء أثينا الأحرار يجب  
كل فروع الرياضيات وهم بعد في سن الطفولة كما يحدث   –بالإضافة إلى الألقا والبيتا    – أن يتعلّموا  
الخنازير منّا إلى البشر. وإنّني   . ثم يتّهم الأثينيين بالجهل فيقول: "إنّنا فيما يبدو أقرب إلى10في مصر"

 11أشعر بالعار ليس من نفسي فقط، بل من كل العالم اليوناني". 

وهنا يتساءل ثيودوريتوس عن سبب رفضهم الحوار مع البرابرة والتعلّم منهم وهم أدنى من هؤلاء الفلاسفة  
تلقّوا  12غير قادرين على فهم مؤلّفاتهمبل هم حتى " الذين  "الرجال  البرابرة هم  "، ولا سيّما أنَّ هؤلاء 

". ولجعل الأمر أكثر قبولًا، يسرد ثيودوريتوس كيف أنَّ الكثير من فلاسفتهم قد  13الحكمة هبةً من الله

 
8 Ibid., p106. 

،  2، ترجمة الأب فؤاد جرجي بربارة، دمشق، منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب، طالطيماوس واكريتيَّس، ب في: أفلاطون،  22طيماوس،    9
 )جاء في ترجمة الأب فؤاد بربارة كلمة "هلين" بدل "يونانيين"، والمعنى نفسه(. 183-182، ص2014

 ، ب في  819القوانين، الكتاب السابع،  10
 Plato, Laws, translated by R. G. Bury, London, Harvard University Press, first edition, 1926, vol2, p 105 

 ، ه في: 819القوانين، الكتاب السابع،  11
Ibid., p107 
12 Th., p 109 
13 Ibid. 



 

10 
 

" )مثل فيثاغوراس( عن أنبياء العهد القديم 14الواحد" ) مثل أفلاطون( وشريعة "الختان  أخذوا فكرة "الإله
سواء بشكلٍ مباشر عن طريق العبرانيين أنفسهم، أو بشكلٍ غير مباشر بواسطة الشعوب التي احتكّت 

 15بالعبرانيين لا سيّما المصريين. 

ويذهب ثيودوريتوس أبعد من ذلك إلى القول بأنَّ الفلاسفة "اليونانيّين" أنفسهم ليسوا في الحقيقة يونانيّين،  
من أسطاغيرا )مقدونيا( وأمبادوقليس   وكذلك أرسطو   16ويضرب أمثلةً عديدةً فطاليس ينتمي إلى ميليتوس 

Empedocles  إيطاليا( وديوجين  -من كِرْكَنت )صقليةDiogenes    ،ولا  من سينوب )تركيا(...الخ
ينتظر ثيودوريتوس أن يردَّ عليه خصومه قائلين إنَّ هؤلاء الفلاسفة هم يونانيو الثقافة واللغة وإن اختلفت  

 17زامولكيس  أصولهم وأماكن سكناهم، لذلك نراه يستبق الأمور ويذكّرهم بإعجابهم بحكماء الهند مثل
Zamolkis  أناخارسيس و Anarchasis 19والبراهمة 18السكوثي". 

 
14  Ibid.   لقد خضع فيثاغوراس للختان في مصر من أجل أن ينُظر إليه بصفته منتمي إلى النبلاء، وبالتالي يتم إدخاله في تعلّم الحكمة الباطنيّة"

 للمصريين". أنظر: 
Philippe Scialom, "La Circoncision: fonctions psychiques d'un 'fossile' corporel", Enfances et Psy, 2006, n˚32, 
p105-144 

ن عرفوهم يذكر ثيودوريتوس ثلاثة شعوب رئيسية احتكّ بها العبرانيون )اليهود( وهم: المصريون، البابليون )وكذلك الكلدانيون(، والفرس. فالمصريو  15
الطويلة في مصر ) النبي موسى. أما    1220ق.م. إلى  1650خلال إقامتهم  ق.م.( منذ يوسف بن يعقوب وحتى خروجهم الشهير على يد 

ن فقد احتكّوا بهم أثناء السبي البابلي )القرن السادس ق. م.(؛ والفرس هم الذين احتلوا بابل وحكموا شعوبًا كثيرة منها اليهود، وقد كا  البابليون 
إليهم بع انتقل  الليدي حيث  لمناطق تابعة للشعب  الفرس  الفارسي قورش. كما يذكر ثيودوريتوس احتلال  ض  النبي دانيال صديقًا مقرّبًا للملك 

قصة  ديورانت، لأفكار اليهودية لا سيّما في ما يخصّ الإله الواحد والمنزهّ. )التواريخ التقديرية منقولة من كتاب "قصة الحضارة" لوول ديوارنت: ول ا
 (.330-320، ص2، ج1، ترجمة د. زكي نجيب محمود، مجلد1965، 3القاهرة، لجنة التأليف والترجمة والنشر، طالحضارة، 

ودوت  ويذكر ثيودوريتوس أيضًا إنَّ أصول طاليس تعود إلى فينيقيا عند بعض المؤرّخين كهيرودوت، وهذا ما يقوله المؤرخّ اليوناني الشهير هير   16
 )القرن الخامس ق. م.(: "...طاليس الملطي، أصولُ أسلافه فينيقيّة..."، أنظر: 

Histoire d'Hérodote, trad. Par Larchet, Paris, Charpentier, 1850, tome2, CLXX 
لمصادر يبدو أنَّ زامولكيس هو أحد فلاسفة اليونان القديم الذين عرف عنهم ثيودوريتوس في المحيط الذي عاش فيه، ونكاد لا نجد لهم أثراً في ا 17

 الأساسيّة الخاصة بتاريخ الفلسفة اليونانيّة.
ب  أناخارسيس: فيلسوف من أصل سكوثي من القرن السادس قبل الميلاد، قتُل بتهمة الكفر ويعد رائد المدرسة الكلبية. يقُال أنهّ اخترع دولا  18

 الفاخوري.
 حول تأثر اليونانيين بحكماء الهند، أنظر المجلة الفرنسية تاريخ الأديان: 19

Festugière, A.-J. (1942). trois rencontres entre la Grèce et l'Inde. Revue de l'Histoire de Religions, 125, pp. 
32-57; Festugière, A.-J. (1945). Grecs et Sages orientaux. Revue de l'Histoire de Religions, 129, pp. 28-41. 



 

11 
 

، مع أحد أهم أعداء "الشرق" )فلسفيًا( وهو الفيلسوف  20ويلتقي كلام ثيودوريتوس عن الفلسفة الهندية
)القرن التاسع عشر(. فإنَّ هيغل الذي قال: "ما هو شرقي يجب استبعاده من   Higuelالألماني هيغل 
، هو ذاته من يقول في موضعٍ آخر من الكتاب نفسه: "إنَّ الهند معروفةٌ كبلدٍ كانت 21تاريخ الفلسفة" 

شهرته العريقة جدًا قد وصلت إلى الإغريق، وكان الأغارقة )أي اليونانيون( يعرفون الفلاسفة الهنود  
؛ وعلى الرغم من تسميتهم فلاسفة، إلا أنَّ هيغل يقصي الهنود من  22بوصفهم أرباب طرقٍ صوفية" 

تاريخ الفلسفة، فهم "غير مخلوقين لأجل التاريخ" على حد تعبيره بل "هم حقيقةً لا يمكلون أي شيء  
 .23تاريخي" 

لتبيان التشابه الشديد بين العقلية "اليونانية"   إلى هيغل من أجل الاستطراد وحسب، بل  لسنا نتطرق 
القديمة والعقلية "الغربية" الحديثة. فهناك ديوجين اللائرسي )القرن الثالث ق. م.(، المؤرخ لحياة الفلاسفة  

أي بل  الفلسفة وحسب،  يصنعوا  لم  "اليونانيّين  إنَّ  يقول  البشري"ومذاهبهم،  الجنس  ، ويضيف: 24ضًا 
غير   أصول  حول  فكرة  كل  يقصي  الذي  إسمها  ذلك  على  يدل  كما  الإغريق،  عند  الفلسفة  "نشات 

الفلسفة بمعناها 25يونانية"  "إنَّ  التاسع عشر( يقول:  الألماني هيغل )القرن  الفيلسوف  أما هنا فنجد   .
. وعلى المنوال نفسه، يحيل الفيلسوف  26الدقيق تبدأ في الغرب وفي الغرب فقط يمكن وجود الفلسفة"

)القرن العشرين( كل فكر وفلسفة يونانية إلى أصلٍ يوناني، في حين يعتبر   Russelالبريطاني راسل  
 .27أنَّ كل همجية وُجدت عند اليونان كانت بتأثّرهم بغيرهم من الأمم والشعوب

ما أشبه اليوم بالبارحة، هناك "الاستعلاء اليوناني"، وهنا "الاستعلاء الأوروبي"؛ هناك "القراءة المركزية  
مركزية". وما بين اليونان القديم والغرب الحديث، نرى  -للتاريخ والفكر والحضارة"، وهنا "القراءة الأورو

"الأيديولوجية الضيّقة"، حيث تقطيع أوصال الثقافات الأخرى وتصويرها كشظايا بلا قيمة. على ضوء   النظرة
 

بيروت، دار الإندلس للطباعة والنشر،  الفلسفات الهندية، للمزيد حول أثر الفلسفة الهندية على الفلسفة اليونانية، أنظر أيضًا: د. علي زيغور،  20
 73-72، ص1993، 1ط
 199، ص1986، 1ترجمة د. أحمد خليل، بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشروالتوزيع، طمحاضرات من تاريخ الفلسفة، هيغل،   21
 245المرجع نفسه، ص 22
 250، 249المرجع نفسه ص 23

24  Diogène de Laerte, Vies et Doctrines des philosophes de l'antiquité, trad. par M. Ch. Zevort,Paris, 
Charpentier, 1847, tome 1, p3 
25 Ibid., p4 

 199مرجع مذكور، صمحاضرات في تاريخ الفلسفة،  26
، فبراير 62الكويت، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، عدد  عالم المعرفة،  برتراند رسل، "حكمة الغرب"، ترجمة د. فؤاد زكريا،  راجع:    27

 25، ص1، ج1983



 

12 
 

بالفلسفة   وتاريخهم  ثقافتهم  الأوروبية"  "النهضة  يُسمّى  ما  فلاسفة  ربط  لماذا  نفهم  أن  نستطيع  ذلك، 
اليونانية، رابطِين أنفسهم كتاريخ وحضارة بالتراث الإغريقي؛ فالأوروبيون لم يجدوا من يشبههم ويعطيهم  

التاريخية إلا اليونانيين  بعد أن   –. واللافت في الأمر هو أنَّ اليونانيين أنفسهم  28الأصالة والشرعيّة 
تحوّلوا بنظر المؤرّخين الأيديولوجيين في الغرب من  –تغيّرت ثقافتهم وفلسفتهم بدخولهم في المسيحية  

 . 29المسيحية الأرثوذكسية  –وما تزال    –"غربيين" إلى "شرقيّين"، هم وبقية الشعوب الأوروبية التي تبعت  

وعليه، يظهر ثيودوريتوس بهدمه لمقولة "التفوّق اليوناني"، كأنَّه يهدم مقولة "التفوّق الغربي"، جاعلًا  
"الحكمة" أو "الحقيقة" مستقلةً عن كل هوية أحادية بل وعن كل تحديدٍ زماني ومكاني. حقًا إنَّ الحكمة  

المناخية أو الجغرافية، وأسمى من   لأسمى من أن تولّدَها الأنظمة السياسية أو الظروف الاجتماعية أو
( أو من تخمينات أناس رازحين تحت 1789أن تكون منبثقة من ثورةٍ دمويّة )كالثورة الفرنسيّة عام  

على أفلاطون الذي شرح في محاورة "كراتيليوس"   –أهوائهم. لقد استعصت الحكمة أول ما استعصت  
اللغوية؛ لكنّه عندما وصل إلى مصطلح "الحكمة"    ما يخطر على البال من مصطلحات، محلّلًا تركيباتها

"كلمة صوفيا   أكبر:  بغموضٍ  الغموض  شارحًا  فقال  الغامضة  المعاني  متأمّلًا  حائرًا   σοφίαوقف 
)الحكمة( غامضة جدًا، وتبدو أنّها ليست من أصلٍ محليّ، المعنى هو التماس مع الحركة أو تيّار  

 . 30الأشياء"

 استعلاء المثقفين وذوي الأسلوب البليغ –ثانيًا 
"إنَّ الذين ألِفوا كتابات الشعراء والخطباء أو حتى الذين ذاقوا أسلوب أفلاطون الجميل يزدرون بالكتابات 

. هكذا يلخّص ثيودوريتوس موقف اليونانيين 31الإلهية بحجّة أنّها خالية من زخارف الأسلوب الجميل"
الذين يهتمون كثيرًا بالشكل والأسلوب مهمِلين العمق والمضمون. وهنا يضرب لهم مثل أصحاب الحِرف  
الذين يقدّمون للناس أجود منتوجاتهم، والناس "عندما يقطفون ثمار كل من هذه الحِرَف، لا يبالون بلغة  

 .32الحِرَفيين" 

 
مرجع  محاضرات في تاريخ الفلسفة،  من هنا نفهم قول هيغل: "في اليونان ارتفعت حرية الوعي الذاتي؛ وفي الغرب نزل الروح إلى نفسه". )   28

 (199مذكور، ص
 مثل صربيا وبلغاريا، ورومانيا، وروسيا، وجورجيا ومقدونيا وغيرها... 29
، 1ترجمة د. عزمي طه السيّد أحمد، عمّان/الأردن، وزارة الثقافة، طمحاورة كراتيليوس )في فلسفة اللغة(،  ، ب في: أفلاطون،  412كراتيل،    30

 149، ص1995
31 Théodoret, Op. Cit., p105-106 
32 Ibid., p106 



 

13 
 

ولكن، مع علمه بأنَّ اليونانيين لا يقبلون إلا بما لديهم، يعود ليستخدم كتابات الفلاسفة ضدّهم، ولا 
سيّما كبيرهم أفلاطون، فيقول: "هذا الأفلاطون الذي غطّى على العالم بأسره، وليس فقط على اليونانيين،  

 .33ارة ولكن لتوازن الأفكار"وذلك ببساطة لغته وجمال أسلوبه، يوصي بعدم إعطاء أهمية كبيرة للعب
يريد هنا ثيودوريتوس أن يريهم أنّه ليس منحازًا مثلهم، فها هو يعترف بموضوعية أنَّ أفلاطون قد تفوّق 
بأسلوبه ليس على اليونانيين وحسب، بل أيضًا على العالم بأسره. وهكذا يستميل ثيودوريتوس سامعيه  

م، فأين يقول هذا الحَكَم بأنَّ  ويقبل متنازلًا بأن يكون الحَكَم الذي يفصل في الخلاف بينهم واحدًا منه
 الحقيقة الحكيمة مستقلّة عن الأسلوب؟  

لعلّ أبرز تأكيد من أفلاطون بأنَّ "الحقيقة أكثر قيمة من العبارات والمصطلحات" وأنّه "لا يُنتقص شيءٌ  
"، هو أنّه وضع جميع كتاباته الفلسفية تقريبًا بلسان سقراط أستاذه، 34منها إذا أهملنا ما يتعلق بالأسلوب 

البليغ. نقرأ في محاروة   35ذاك النحّات البسيط  الرفيعة ولا بالأسلوب  الذي ليس له علاقة لا بالثقافة 
إلى خطبة   تستمعوا  لن  فإنّكم  الأثينيّون،  أيّها  "وبالطبع  يقوله سقراط:  ما  الشهيرة لأفلاطون  "الدفاع" 

من الألفاظ   منّمقة، على شاكلة خطبهم، ولا خطبة مزيّنة بالعبارات والألفاظ، بل إلى أقوال عادية مؤلفة
إذًا، غير   أحدٌ منكم،  أقولها، فلا ينتظرنَّ  التي  أثق في عدالة الأشياء  فأنا  الخاطر،  التي تأتي على 

. ويقول سقراط في المحاورة نفسها بشكلٍ فيه الكثير من القوة والوضوح: "إني لن أبدوَ على أي  36هذا" 
إذا كانوا يدعون قائل الحقيقة ماهرًا في الكلام" اللهم إلا  . ثم يضيف 37نحوٍ ماهرًا في الكلام )...( 

"أستاذ أفلاطون" بعد ذلك: "أطلب الآن منكم أن تغفروا طريقة أسلوبي في الكلام، وهي قد تكون أسوأ  
أو أحسن من غيرها، ولكن عليكم ألّا تفحصوا وألّا تنتبهوا إلا لشيءٍ واحد: إن كنتُ أقول الحقيقة أم  

 ".38لا

 
33 Ibid., p112. 
34 Ibid., p115 
  أنظر: 35
Claude-Henry du Bord, Le Grand Livre de la Philosophie, Paris, Ed. Eyrolles, 2016, p19  

، ترجمة د. عزت قرني، القاهرة، دار قباء، محاكمة سقراط )محاورات "أوطيفرون"، "الدفاع"، "أقريطون( ج في: أفلاطون،  -، ب17الدفاع،    36
 101، ص2001، 2ط
 ، ب في: المرجع نفسه.17الدفاع،  37
 102، أ في: المرجع نفسه، ص18الدفاع،  38



 

14 
 

ليس غير الذي يقول "الحقيقة" و"يتأمل   39ويتضح مما سبق، أنَّ الفيلسوف الحقيقي أي "مُحب الحكمة"
بها" بغض النظر عن هويّته وأسلوبه وثقافته الأدبيّة. هذا ما يؤكّده أفلاطون بوضوح مرةً أخرى في  

، حين يعلن أنَّ الفلاسفة الحقيقيين هم أولئك الذي "يعشقون  40الكتاب الخامس من محاروة "الجمهورية" 
الحقيقة" وليسوا هم أبدًا "محبي الفنون وأصحاب الشؤون العلمية" على حد تعبيره. وهذه الحقيقة يُطلق 
 عليها أفلاطون في مواضع كثيرة ثلاثة أسماء: "الحق في ذاته" و"الخير في ذاته" و"الجمال في ذاته".

 عجز المناهج الفلسفيّة  -ثالثًا 
المناهج المتعدّدة  41لم يُغرق ثيودوريتوس نفسَه في متاهات  اليونانيّة  الفلسفيّة  والمتشعّبة  ،  والنظريّات 

والمتباينة، إنّما نقدَها كلّها بشكلٍ عام وبحجتين اثنتين: الأولى هي أنَّ اليونانيّين لا يعتمدون إلّا على  
على حدّ قول    42ذواتهم للوصول إلى الحقائق الإلهيّة السامية، أي أنّهم "يتفلسفون حول الله خارج الله" 

وليس    – القديس ذياذوخوس الفوتيكي، وكيف لمن لم يُعاين الإلهيات معاينةً حقيقيةً فائقةً على الطبيعة  
أن يتكلّم حول أمور يجهلها ولا يفقه بها. أمّا الحجّة الثانية والتي    –بمجرد تأمّل فكريّ وتخمين عقليّ  

لفلسفات القابلة للنقد بسهولة، فضلًا عن النتائج  تثبت الأولى فهي الثمار الفاسدة لتلك المناهج أي ا 
 المتضاربة والآراء المتناقضة التي يُسقطُ بعضها بعَضًا. 

وبما أنَّ ثيودوريتوس لا يترك حججه من دون أدلّة فلسفيّة، نراه يلجأ مرةً أخرى إلى الفلاسفة، ولكن هذه  
المرة ليس إلى أفلاطون. فلمّا تحوّل الحديث إلى المقارنة بين الفلسفة اليونانية والفلسفة المسيحيّة، وُجب 

بعدا  مشهور  فيلسوف  حجةً،  أقوى  يكون  فيلسوفٍ  إلى   هو الاستناد  الفيلسوف  هذا  للمسيحيين:  ئه 

 
اليونانية    39 "فيلو"    φιλοσοφίαالفلسفة باللغة  مقطعين:  الحكمة. وبالتالي    σοφίαوتعني محبة، و"صوفيا"    φιλοمؤلفة من  وتعني 

 فالفلسفة ليست إلا محبة الحكمة.
هنا يقول أفلاطون: "أستطيع أن أميّز بين أولئك الذين أطلقت عليهم إسم محبي الفنون وأصحاب الشؤون العلمية، وبين الفلاسفة الذين يعنينا  40

هم نادرون ف  أمرهم، والذين هم وحدهم الجديرون بهذا الاسم )...( أما أولئك الذين يتسنّى لهم أن يرقوا إلى الجميل في ذاته، وأن يتأمّلوا ماهيته،
 (.359، ص2004، 1ترجمة د. فؤاد زكريا، الإسكندرية، دار الوفاء، ط الجمهورية،في: أفلاطون،  476حقًا" )الجمهورية، الكتاب الخامس، 

ارها عن طريق  ومن الأمثلة على المناهج الفلسفيّة اليونانيّة نذكر: المنهج الفرضي )الجدلي( لأفلاطون الذي يقوم على التسليم بقضيةّ معينّة، واختب  41
 النقد؛ كما يمكن أن يقوم على مناقشة نقيض القضيةّ إثباتًا أو نفيًا...

يقول القديس ذياذوخس الفوتيكي: "ليس أعجز من الفكر الذي يتفلسف خارج الله في أمور الله" )أنظر: القديس ذياذوخس أسقف فوتيكي،    42
 (16، ص2007، 2تعريب دير مار جرجس الحرف، د. م.، منشورات التراث الآبائي، طمائة مقالة في المعرفة الروحية، 



 

15 
 

الصوري"   المسيحيين   Porphyry of Tyre"بورفيريوس  "ضد  مؤلف  يهاجم 43صاحب  فيه  الذي   "
 الإيمان المسيحي بشكلٍ لم يسبقه إليه فيلسوفٌ يونانيٌّ آخر. 

بورفيريوس نفسه يعترف أنَّ الحقائق الفلسفية ليست عند اليونانيين سوى "تخمين" وآراء قابلة للنقد، إذ 
)العباقرة(،   الآلهة والأبطال  بمعالجة موضوع  أبدأ  "...سوف  أنيبون:  المصري  إلى  يقول في رسالته 

م الأشياء  الكثير من  فيها  قيل  قد  المتعلّقة والتي  الفلسفية  العقائد  اليونانيين،  وكذلك  الفلاسفة  قِبل  ن 
"، ويشير في الرسالة نفسها إلى السبب 44لا تؤسّس مصداقيتها إلا على التخمين  –في معظمها    –ولكنها

الحقيقي الكامن وراء اعتبار الكتابات الفلسفية آراءً تقبل الشك بقوله: "إنَّ لدينا العديد من الصراعات 
 ".45الحمقى بيننا، لأنّنا نعتمد على القياس )المنطق( البشري لنشكّل صورةً عن الخير 

الفلسفيّة وتباين   الأنظمة  اللّدود" بنسبيّة  المسيحيين  ولا يقتصر الأمر على اعتراف بورفيريوس "عدوّ 
نتائجها النهائيّة، إنّما يتعدّاه إلى اعترافٍ صريح بأنَّ "البرابرة" قد وجدوا الحقيقة الإلهيّة قبل اليونانيين 

ر عن ذلك بوضوح في كتابه "حول فلسفة الوُحِيّ" بل إنَّ هؤلاء اليونانيين قد ضلّوا الطريق. ها هو يُعبّ 
إنَّ الطريق المؤدّية إلى الآلهة مُعبَّدة بسلاسل نحاسيّة متينة وهي شديدة الانحدار. لقد  “)جمع الوحي(:  

وجد البرابرة الكثير من السُبُل، ولكنَّ اليونانيين قد ضلّوا؛ ... ولقد شهد الله على أنَّ المصريين هم الذين  
 .46والليديّين" العبرانيّينومعهم الفينيقيّين والكلدانيّين، والأشوريّين، وكذلك  وجدوه،

تلك الحقيقة الإلهيّة التي يتحدّث عنها بورفيريوس ليست بالنسبة لثيودوريتوس سوى الحقيقة المسيحيّة 
آلهة   من  ونقاوةً  أصالةً  أكثرُ  لَهو  الواحد  العبرانيين  فإله  والأنبياء،  الرسل  عنها  تحدّث  لطالما  التي 

 
"، المجلة الدولية والمتخصصة في الديانة الإغريقية القديمة، ما يلي: "نحن لا نعرف بشكلٍ دقيق لا  Kernosجاء في مقالةٍ لبيار بياتريس في "  43

م، وأنهّ يحتوي خمسة عشر    271تاريخ  كتابة هذا المؤلف، ولا بنيته، ولا مضمونه الكامل. إنّما ما نعرفه فقط هو أنهّ كُتب في صقلية بعد العام  
سها إنَّ المؤلف يحتوي على "هجومٍ عنيف" و"نقدٍ قاسٍ" للديانة المسيحية "الجديدة وقتها". ثم يتابع المقال ليتحدث فصلًا". ثم نقرأ في المقالة نف

  كيف نقد آباء الكنيسة هذا المؤلف، حتى تم وضع الحرم الكنسي عليه؛ وكيف أنَّ كتابات الآباء هي أكثر من حفظ لنا شذرات من هذا الكتاب 
رخ الكنسي الشهير يوسابيوس القيصري. يذُكر أنَّ اسم "بورفيريوس" أصبح وقتها مضرب مثلٍ للدلالة على الهرطقة والإلحاد المفقود فضلًا عن المؤ 
 والتجديف على الله.

 أنظر: 
Pier Franco Beatrice, "le traité de Porphyre contre les chrétiens", Kernos, Centre international d'étude de la 
religion grecque antique, no4, 1991, p119-138 

 في:  29الرسالة إلى أنيبون المصري،  44
Eusèbe de Césarée, La preparation évangélique, trad. Par Eusèbe Pamphile, Paris, Gaume Frères, 1846, Tome 
2, Livre XIV, chapitre X. 

 .Ibid  في: 45الرسالة إلى أنيبون المصري،  45
 .Ibidفي:  147حول فلسفة الوُحيّ،  46



 

16 
 

المصريين وغيرهم من الشعوب التي يعدّدها بورفيريوس، وكذلك تعاليمهم هي أكثرُ سموًّا وعمقًا وجذورها  
التعاليم  أكثر من تلك. وقد احتكَّ بالعبرانيين شعوبٌ كثيرةٌ وأخذوا عنهم الكثير من  ضاربة في القدم 

 . 47السامية التي وصلت في ما بعد إلى اليونانيّين

 مصطلح الإيمان حجرُ عثرةِ اليونانيين  -2
بعد أن أزال العائق الأول بشفائه مرض "الكبرياء" عند المثقفين اليونانيين وخلعه اللباس الفلسفيّ اليونانيّ  
عن جسد الحكمة النقيّ، يأتي ثيودوريتوس إلى العائق الثاني وهو "مصطلح الإيمان" الذي يقع وقعًا  

 ثقيلًا على مسامع اليونانيين.  

فليسَ كافٍ إزالة اللباس اليوناني، إذ لا بد لجسد الحكمة البهي هذا أن يتمنطق بلباسٍ يليقُ به. لذلك،  
أنّنا   بل  دليلٍ على عقائدنا،  أيَّ  نقدّم  أنّنا لا  تقولون  "سمعتكم  اليونانيّين هكذا:  ثيودوريتوس  يخاطب 

تهاجمونه اليوم، فأنتم تَفْتَرون على  نوصي تلاميذنا أن يؤمنوا فقط ... فإذا كان مصطلح ’الإيمان‘ ما 
 ".48تعاليمنا، لأنّنا في الحقيقة نرفقُ أقوالَنا حتّى بأدلّة واقعيّة 

وعليه، يبدأ ثيودوريتوس بتبيان أهمية الإيمان ليس من خلال النصوص المقدّسة، ولا عن طريق التفاسير  
اللاهوتيّة، إنما بالاعتماد على الفلاسفة بل هذه المرّة على باقةٍ أكبر من الفلاسفة يُضافُ إليهم الشعراء 

دعيم الموقف بأسسٍ متينة  أمام أناسٍ  والفنانون والمؤرخون والكُهّان وغيرهم الكثير، وكل ذلك غايته ت
 يعتبرون مجرد الحديث في هكذا موضوع سخفًا وغباءً وجهلًا.

 أهمية الإيمان بشهادة الفلاسفة  –أولً 
بها   منها ومرتبطة  منبثقة  بل  الدينيّة،  بالعناصر  الحقيقة  في  القديم مجبولةٌ  اليونان  فلسفات  جُلَّ  إنَّ 
ارتباطًا وثيقًا لا يمكن نزعه. لهذا السبب، لم يجد ثيودوريتوس صعوبةً بالغة في إيجاد شهادات فلسفيّة  

للم أوّليًّا  للتفكير، بل تعتبره "شرطًا  الكلام عن الإيمان، يأخذنا  تدافع عن الإيمان كمبدأ  عرفة". وفي 
   الذي "كان قد أعطى لتلاميذه قاعدة أن يحفظوا الصمت Pythagoras الحديث أولًا إلى فيثاغوراس 

 
"لقد أعادت الكشوف التي ذكرناها في هذا الفصل كثيراً من الثقة إلى فصول سفر التكوين التي تقصّ تاريخ   :يقول المؤرخ الشهير ول ديورانت 47

حوث اليهود القديم. وإذا ما استثنينا من قصة اليهود حوادث المعجزات وخوارق العادات وأشباهها، رأينا أنَّ هذه القصة قد صمدت للنقد والب
وكل عام يمر يُكشف فيه من الوثائق والآثار ما يؤيدّ أقوال العهد القديم. من ذلك القطع الخزفية التي استُخرجت من تل الدوير في عام     التاريخية.
ا.  تحمل من النقوش العبرية ما يؤيدّ أجزاء من قصة سفري الملوك: وعلى هذا فإنَّ من حقّنا أن نقبل قصص التوراة مؤقتًا حتى نجد ما ينقضه  1935
 .323، ص2، ج1مرجع مذكور، مجلد قصة الحضارة، أنظر: 

48 Thédoret, Op. Cit., p119 



 

17 
 

أنَّ   الإيمان على تلامذتهم، ولكن هذا لا يعني  الفلاسفة قد فرضوا  أنَّ  رُبَّ معترضٍ يقول: "صحيحٌ 
الفلاسفة يعتبرون الإيمان مصدرًا للمعرفة، بل يعني أنَّ التلاميذ ما يزالون أطفالًا في الفلسفة مما يحتّم  

أن يتفلسفوا". لم يذكر ثيودوريتوس    عليهم الإيمان بمعلّميهم حتى يمتلأوا بالمعرفة، وبعد ذلك يمكنهم
هذا الاعتراض، لكن من الواضح أنَّ هذا النقد كان في ذهنه فأراد أن يردَّ عليه بشكلٍ استباقي. لأجل  
ذلك، يعود ثيودوريتوس إلى شيخ الفلاسفة أفلاطون الذي لم يفرض الإيمان على نفسه وحسب، ولم  

بر أيضًا أنّه المصدر الوحيد للمعرفة في كل الأمور التي  يأخذ الإيمان حجةً للمعرفة وحسب، بل قد اعت
 تفوق طاقتنا. 

وإنه لفوق طاقتنا أن نقول شيئاً عن الآلهة الآخرين وأن جاء في محاورة "طيماوس" لأفلاطون الآتي: "
الموضوع علينا أن ن   نعرف الذين تكلموا عنهم في ما قبل، صمولدهم. وفي هذا  لأنهم على ما    دق 

واضحة. فيستحيل إذن أن لا نصدق   يقولون، من سلالة الآلهة ويعرفون بلا ريب أجدادهم معرفة جلية
تلك الآلهة من دون بيّنات مقبولة وبراهين قاطعة. ولكن بما أنهم يرددون   أبناء الآلهة، ولو تكلموا عن

وفي محاورة "  .49ونصدّقهم  من أن نتبع العادة المألوفة ينقلون تباشير تتعلق بأسرتهم وذويهم، فلا بد  أنهم
"ذلك ما قصّوه عليَّ يا كالكليس، وأعتبِرُ ذلك  "بروتاجوراس" يستخلص أفلاطون الحق بالإيمان قائلًا:  

". أما في كتاب القوانين فيعتبر أفلاطون أنَّ "القوانين الأجمل 50حقًا، واستخلص منه النتيجة التالية... 
أو   حسنات  من  القوانين  هذه  تتضمنّه  ما  في  )التحقق(  البحث  الشباب  على  تحظّر  التي  تلك  هي 

 . 51سيئات"

هؤلاء الذين يوصي أفلاطون أن نؤمن بهم من دون فحص يسميهم ثيودوريتوس "مخترعي هذا الهراء"  
"حيث ليس عندهم  و"صانعي الأساطير"، فأليس الأنبياء والرسل المُلهَمين أحقّ من هؤلاء بتصديقهم  

 
 223مرجع مذكور، صالطيماوس واكريتيَّس، ه في: -، د40طيماوس،  49
، 1ترجمة د. عزت قرني، القاهرة، دار قباء، ط  في السفسطائيين والتربية )محاورة "بروتاجوراس"(،ب في: أفلاطون،  -، أ524بروتاغوراس،    50

 148، ص2001
 ، د في: 634القوانين، الكتاب الأول،  51

Laws, op. cit., vol1, p35 
  78-77من ميغارا: "في وقت الخلاف المؤلم، رجل الإيمان يساوي وزنه ذهبًا وفضةً". )ثيوغنيس،   Θέογνις وقد استشهد الشاعر ثيوغنيس  

 في:
Eusèbe de Césarée, La preparation évangélique, trad. Par Eusèbe Pamphile, Paris, Gaume Frères, 1846, Tome 
2, Livre XII, chapitre II. 



 

18 
 

شيء   جدًا،  أي  مقدسة  إلهية،  هي  تعليمهم  عناصر  كل  إنَّ  بل  كاذب،  ولا  أسطوري،  ولا  مخجل، 
   52وسلاميّة؟!"

العلوم" على حد   الذي هو "أشرف  العلم الإلهي  إذًا الإيمان عند ثيودوريتوس هو أساس المعرفة في 
تعبير أرسطو. وأكثر من ذلك، يسبق الإيمان المعرفة حتّى في أدنى العلوم وأقلّها شرفًا، ولتوضيح ذلك  

خضوعًا تامًا بإيمان يضرب ثيودوريتوس مثل الذي يريد أن يتعلّم مهنة الإسكافي بحيث يخضع لمعلّمه  
كامل: " يُريه الإسكافي كيف يحمل سكينًا ويقطّع الجلد، ثم كيف يطرّز ويصنع شكلًا؛ المتعلّم يؤمن 
المعرفة وذاك يكتفي بالإيمان، ولكنّه رويدًا رويدًا يقتني   بكلام معلّمه، من دون مناقشة: هذا  يملك 

الإيمان" أنَّ 53المعرفة  بفضل  النظرية في حين  "يعرف  الذي  الطبيب  . وعلى مثال الإسكافي يكون 
، وكذلك هو الأمر في ما يختص بالفنون 54المريض يجهلها، ومع ذلك يثق بالطبيب أنّه سوف يشفيه" 

 المتعدّدة وكل الأعمال المتعلّقة بالزراعة والسفن والذهب...الخ 

 كيفية الوصول إلى المعرفة   -ثانيًا
ينتقل للمعرفة،  الإيمان مصدرًا  ثيودوريتوس  أن جعل  المعهود    –بعد  المنطقي  كيفية   –بتسلسله  إلى 

 الوصول إلى هذه المعرفة وذلك من خلال: 

i.   الاعتراف بالجهل: طالما أنَّ الكبرياء هو أساس الجهل وعدم إيجاد الحكمة، فلا شكَّ أنَّ التواضع هو
بداية المعرفة والعثور على الحكمة الغالية الثمن، وهل من تواضع أكبر من "الاعترف بجهلنا" مثلما 

 ؟ 55اعترف أفلاطون نفسه في محاورة ألقبياديس الأولى 
ii.  الخبرة أصحاب  إلى  واللجوء  وتعب  بكدّ  الجاد:  يقينية    56البحث  معرفةً  بعدُ  الله  نعرف  لم  دُمنا  ما 

العفن    –وواضحة، "فالأقوال المضلّة   تتطلب أطباء ذوي خبرة" كما يقول أحد أشهر شعراء   – بؤرة 
 .  Euripides 57اليونان وهو يوريبيدس

 
52 Théodoret, Op. Cit., p121 
53 Ibid., p130 
54 Ibid. 

 ، ه في: 109ألقبياديس،  55
Oeuvres de platons, traduites par Victor Cousin, Paris, Rey et Belhatte, Librairies-Editeurs, 1851, tome 5, p37 

يقول ثيودوريتوس: "إذا كان من أجل بضع فتافيت، يتكبّد هؤلاء الناس كل هذه العذابات، وحتى الأخطار، أونستطيع أن نبدي تجاه الأمور    56
 ( Th., p127الإلهية لامبالاة كهذه بحيث نهرب من تعليم الحقيقة الذي يوهب بشكلٍ لا متناه فوائد أكثر؟" ) 

 في:  472-471)يوريبيدس، الباكوسيات،  57
Les Pères de l'église, trad. Par M. de Genoude, Paris, Chez Sapia, 1839, tome 5, p28 

 والباكوسيات هي دراما كتبها الشاعر يوريبيدس ونال عليها أول جائزة للتراجيديا في أثينا. أنظر:



 

19 
 

iii.   للمعرفة الإلهية، وإن كان هذا العالم الحسي مصدرًا  البحث خارج الحسّ: لا يمكن أن يكون العالم 
يشير إلى الله ويدلّ عليه بأجلى بيان. أما الذين لا يقبلون بأية معرفة خارج الإطار المادي الملموس،  

د على الأسرار وأعني بهم فينوّه بهم أفلاطون قائلًا: "لتنظر جيدًا، ولتحذر من أن يسمعنا من لم يعت
ويزيد أفلاطون من توبيخه  .  58  هؤلاء الناس الذين لا يسلّمون بالوجود إلا لما يكون قيد قبضتهم..."

للذين يعتمدون على الحس وحده قائلًا: "أنتم تشكّلون جزءًا من هذه الفئة! ولكن لا تغضبوا من هذا 
لأنّكم تتمسّكون بالحس وحده ... أنتم ترفضون أن تتعلّموا حول طبيعة غير المنظور. يبدو    –التوبيخ  

ينط إبيكارموس  الكوميدي  كتبه  الذي  الشعر  بيت  "الناس...؟  أنَّ  الناس:  هؤلاء  على  جلودٌ   - بق 
 " 59منتفخة! 

iv.بعد أن نتواضع معترفين بجهلنا، ونمضي قُدُمًا في البحث الجاد والصادق عند ذوي 60تنقية النفس :
الخبرة الإلهية متجاوزين المجال الحسي الضيق، يلزمُنا تنقية النفس من الأهواء فبغير ذلك لا نستطيع 

النفس المعارف الخاطئة، وبالتالي استقبال المعارف الإلهية. هذا أيضًا تعليم أفلاطون أن نستأصل من  
أورفيوس:   أيضًا ما يقوله  النقي ما كان نقيًا‘. وهذا  أن يلمس غير  المسموح به  القائل: ’ليس من 

لأقوال  ’سوف أتكلم من أجل الذين يُسمح لهم بسماعي: يا أيّها العموم! أغلقوا الأبواب‘. ونرى صدى ا
 . 61عند يوربيديس عندما يكتب: ’ينبغي على المادي والمبتدئ أن يتجاهل الأسرار‘

 
Mark L. Damen & Rebecca A. Richards, " Sing the Dionysus": Euripides' Bacchae as Dramatic Hymn, 
American Journal of Philology, 133 (3), 2012, p343-369. 

 45، ص2000، 1ترجمة د. أميرة حلمي مطر، القاهرة، دار غريب، طمحاورة ثياتيتوس، ، ه في: أفلاطون، 155ثياتيتوس،  58
59 Th., p125   

 ، فنقرأها عند كليمنضدس الإسكندري في: 246أما قول الشاعر إبيكارموس في الشذرة 
Les Pères de l'église, op. cit., p293 

يفةً  "لكن احترس جيدًا على أن لا تصل هذه الأسرار إلى آذان الجهّال؛ لأنّي أؤمن بأنَّه يستحيل على أغلبية الشعب أن يسمعها ولا يجدها سخ  60
هي كالذهب، لا  فجدًا، بيد أنَّه بالنسبة للناس المثقفين، ليس أكثر منها روعةً وإلهامًا. ينبغي التأمل كثيراً في هذه العقيدة ودراستها دون توقّف:  

 ، أ(، في: 314تتنقّى إلا بعد سنواتٍ طويلة وأعمال كبيرة." )أفلاطون، الرسالة الثانية، 
Oeuvres de platons, Op. Cit., p.61 

 131، ص2001، 3ترجمة د. عزت قرني، القاهرة، دار قباء، طفيدون، ، ب في: أفلاطون، 67فيدون،  61
 أنظر:  1، 245أما بالنسبة لقول أورفيوس،  

Eusèbe de Césarée, op. cit., Tome 1, Livre XIII, chapitre XII. 
 ، أنظر:  472و بخصوص قول يوربيديس هو موجود في الباكوسيات في الشذرة 

Les Pères de l'église, op. cit., p357 

https://philpapers.org/s/Mark%20L.%20Damen
https://philpapers.org/s/Rebecca%20A.%20Richards
https://philpapers.org/go.pl?id=DAMSTD-5&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1353%2Fajp.2012.0022


 

20 
 

لا يتعلّق الأمر هنا بالإيمان العشوائي، بل بإيمانٍ كاملٍ ومتواضعٍ بتعاليم أصحاب الخبرة وحدهم. أما  
في الأمور العملية فهناك الحِرفيون وأصحاب المهن، وأما في الأمور الإلهية فلا شكَّ هناك ذوي الخبرة  

الفكري المجرد ولا بالأحاسيس الذاتية  الإلهية أي الآباء القديسين، الذين اختبروا الله الحي لا بالتأمل  
ولا بالخيالات النفسية، بل بالمعاينة الحقيقية بعيون النفس الأصفى والأوضح من عيون الجسد ومن 
الأفكار الفلسفية المجرّدة. فكيف يعاين الآباء القديسون الله؟ وكيف يحصلون على المعرفة بعد رؤيةٍ  

 إلهية واضحة؟ 
 الكشف الإلهي  –ثالثاً 

في الواقع، يعزو الآباء القديسون معرفتهم إلى الكشف الإلهيّ، وهذه المعرفة ليست فقط رمزية وقلبية  
معقوليةً  أقل  معرفة  هي  وذوقية، ولا  "ذهنيّة"،    62وذاتية  معرفة  أيضًا  هي  إنما  الفلاسفة،  معرفة  من 

، "منظّمة"، "متماسكة"، و"مدجّجة بالأدلة والبراهين". ومع كونها معرفة لا تتناقض 63"فكريّة"، "منطقيّة" 
مع التفكير السليم، فهي أيضًا معرفة تسمو بالذهن البشري إلى قممٍ أوسع شافيةً إيّاه من أمراضه وأهوائه  

 طبيعة.  ونوازعه النفسية، وجاعلةً إيّاه ذهنًا قادرًا على بلوغ المعرفة الإلهية الفائقة ال 

ولمّا كانت المعرفة الإلهية لا تتناقض مع العقل البشري السليم، فإنَّ ثيودوريتوس يستشهد مرارًا وتكرارًا  
بفلاسفة اليونان؛ إلا أنّه وبعد أن ينتهي من الأقوال المُحِقّة عند الفلاسفة، يجد أنَّ الوقت قد حان ليسمو  

ف البشرية.  الاجتهادات  كل  من  وأرفع  أعلى  معرفة  إلى  بها بهم  نطق  التي  الجميلة  الأقوال  تلك  كل 
السيئة    –أفلاطون وغيرُه   لبلوغ سموّ   –حتى ولو تم عزلُها عن الأقوال  تبقى بحد ذاتها غير كافية 

المعرفة الإلهيّة، فكل معرفة تفتقر للكشف الإلهي سوف تبقى معرفة ناقصة ومشوّشة وغامضة وغير 
 تأكيد واليقين. ثابتة وأقرب إلى الظن والتخمين منها إلى ال

وعلى الرغم من أنَّ فلاسفة اليونان لم يصلوا إلى الحقيقة، إلا أنَّ ثيودوريتوس لا يثور عليهم أو يكفّرهم  
بل يلتمس لهم العذر إذ لم يكن هناك تبشير قبل المسيح، فقد    – كغيره من نقّاد الفلسفة اليونانية    –

عناي "علامة  هي  التي  الخليقة  على  بالاعتماد  الفلاسفة  هؤلاء  ذواتهم اكتفى  وعلى  الأبويّة"،  الله  ة 
وطبيعتهم. إنّهم "معذورون، لأنّهم لم يستفيدوا لا من الشعلة التي حملها الأنبياء، ولا من نور الرسل،  

  وحدها..." ولذلك "يُشْبِه الفلاسفة اليونانيون حقًا تلك العصافير الشادية   فلم يكن لهم معينٌ سوى الطبيعة

 
62 Cf. Thédoret, op. cit., p128-129 

63 .  منطقيّة إلهيًّا وروحيًّا وليس دنيوياًّ



 

21 
 

فهم   كلماتهم.  معنى  تفهم  أن  دون  من  البشر  تقلّد صوت  الإلهية    –التي  المسائل  لم    –بمعالجتهم 
 .64يستطيعوا أن يميّزوا الحق )من الباطل( في آرائهم" 

وها هو الذي افتتحَ حديثَه بكلامٍ أفلاطوني هو نتاجُ اجتهادٍ بشري، يختم بكلامٍ أرثوذكسيّ هو وليد  
فليتقدّم الإيمان أولًا ثم بعد ذلك تأتي المعرفة. لأنَّ     كشفٍ إلهيّ، واضعًا الخلاصة الآتية: "هكذًا إذًا،

الذين يملكون إيمانًا بسيطًا ونقيًا، يمنحهم الرب الذي يؤمنون به المعرفة، وهذه المعرفة إذ تُضاف على  
 ".  65الإيمان تجعل العلم بالحقيقة كاملًا. آه! لكم هو مغبوطٌ، مثلث الغبطة ذاك الذي يحصل عليها

 خاتمة 

العلاقة بين الإيمان والمعرفة وفق   أنَّ ثيودوريتوس قد عالج مسألة  بناءً على ما تقدّم، يتّضح جليًا 
ابتدأت بالهدم وانتهت بالبناء. فقد هدم ثيودوريتوس   –على حسب ما يهوى الفلاسفة  –طريقةٍ منهجيّة 

ا الحقائق  أنفسهم، مستعمِلًا  الخصوم  أقوال  الخصوم بالاستناد على  لديهم ضد أطروحة  التي  لجزئيّة 
الحقائق الكليّة التي قد وصلوا إليها، مثبِتًا بطلان أطروحتهم من جهة، وتناقض تفكيرهم في عدم اتساق  
الجزء مع الكلّ من جهةٍ أخرى. وهكذا، بيّن ثيودوريتوس تهافت الفكر الذي يربط المعرفة بشكلٍ حصريّ  

 لرفيعة، وبالمناهج الفلسفيّة المنطقيّة.  بهويّة ثقافيّة مركزيّة، وبالثقافة الأدبيّة ا 

ثم بعد الهدم يأتي دور البناء، أي تقديم الحقيقة المسيحيّة الكليّة من خلال الحقائق الفلسفيّة اليونانيّة  
اليونان لا سيّما أفلاطون وفيثاغوراس خصم المسيحيّة   الجزئيّة. هنا استند ثيودوريتوس على فلاسفة 

 يمكن تجاوزه بغية الوصول إلى  الأبرز، ليُظهِر قيمة الإيمان في المعرفة وكيف أنّه شرط أساسيّ لا
المعرفة. بحسب ثيودوريتوس، لا يستطيع العقل أن يتفلسف حول الله وهو لم يختبر الله خبرةً حقيقيّة  
قائمة على "التجربة" العميقة، وإلّا يغدو العقل مثل ذاك الذي يريد أن يرسم الطبيعة وهو لم يرَها البتّة،  

  عن الألوان وهو أعمى البصيرة. أو كمن يريد أن يشرح بوضوحٍ ودقّةٍ 

وحتى يتسنّى للباحث عن الحقيقة أن يصل إلى المعرفة المرجوّه، وجب عليه أن يسير وفق طريقٍ  
تصاعديّة خاصّة إذ لا يكفي الإيمان وحده. وهذه الطريق تبدأ بالاعتراف المتواضع بالجهل كما اعترف  

الحوا البحث خارج  بل  أيّ بحث  ليس  بعمق وتعب وجهدٍ:  الجاد  البحث  ثم  بذلك،  س لأنَّ  أفلاطون 
هو غير حسّي. لا يكتفي ثيودوريتوس بالبناء الذي وصل إليه بأدوات  موضوع المعرفة هنا )الإلهيّات(

 
64 Ibid., p136 
65 Ibid., p133-134 



 

22 
 

المعرفة وحسب، بل   للعقل  إلى قممٍ وآفاق واسعة لا تعطي  البناء  إنّما يرتقي بهذا  اليونانيّة،  الفلسفة 
 تشفيه من نوازعه وأهوائه النفسيّة حتى تجعله قادرًا على تلقّي ما يُسمّيه "الكشف الإلهيّ".

وبذلك، يعزو ثيودوريتوس المعرفة النهائيّة أي الحقيقة )الإلهيّة( الكليّة إلى الكشف الإلهي، وهذه المعرفة  
ليس من حيث أنّها رمزيّة وذاتيّة    –على عكس ما يقوله ابن رشد    –هي أفضل من معرفة الفلاسفة  

جة بالأدلّة والبراهين. تلك  وذوقيّة وحسب، بل أيضًا من حيث أنّها منطقيّة، منظمّة، متماسكة، ومدجّ 
المعايير الشاملة التي يعطيها ثيودوريتوس للوحي الإلهي، هي ذاتها المعايير التي بها نميّز بين الوحي  
الحقيقيّ والوحي المزيّف، وهذا الموضوع قد عالجه ثيودوريتوس في مبحثٍ آخر من مؤلّفه نفسه "علاج 

 الأمراض الهيلينيّة".

سنة على رقاد المغبوط ثيودوريتوس، يحاول بعقله وحده،   1500أكثر من   وما زال العالم بعد مرور
وبمناهجه العلميّة والفلسفيّة التي يفتخر بها، أن يصل إلى المعرفة اللاهوتيّة الحقيقيّة. ولكن يحدث 

الر  الآباء  المسيحيّة وتعاليم  البشارة  يتلقّوا  لم  بذلك فلاسفة وثنيّين  يقوم  إذ لا  أسوأ،  ما هو  سل  اليوم 
والقديسين، إنّما من يقومون بذلك هم مسيحيّون وما أكثرهم، الذين جعلوا من اللاهوت فلسفة خاصّة  
بحكمتهم  أنّهم  الفلاسفة  "اللاهوتيّون"  أولئك  ظنَّ  الرفيعة؛  الجامعيّة  الشهادات  وذوي  المثقفّة  بالنُخبة 

الأولّين ومن بولس الرسول نفسه، إلا أنّهم لا يعرفون أنَّهم   قادرون أن يفهموا اللاهوت أكثر من الآباء
يقدّمون فلسفةً من دون حكمة، ولاهوتًا من دون إله، وعنصرة من دون روح قدس، بل ومسيحيّةً من 

 دون المسيح يسوع. 

واتّساعها     إلى أهدافه على الرغم من صعوبة المسائل المطروحة  قد وصل   البحث  يكون نرجو أن  ختامًا،  
وتشعبها. فليس من السهل الخوض في موضوعٍ حسّاسٍ كهذا ومشترك بين علم اللاهوت والفلسفة، بل  

ما يتعلّق بالله والإنسان في   كلّ   قمنا بتغطيةوجديد على الأوساط الأكاديميّة الفلسفيّة. ولسنا ندّعي أنّنا  
)استنادًا على ثيودوريتوس القورشي(، بل حَسْبُنا أن نفتحَ نافذةً على آفاق   الأرثوذكسيّ الفكر المسيحيّ  

معرفيّة جديدة لكل باحث في الفلسفة واللاهوت، فنكون بالتالي قد مهّدنا لمزيد من الأبحاث والدراسات  
 حول الفكر المسيحي الشرقي. 

 

 

 



 

23 
 

 لئحة المصادر والمراجع 

 المصادر والمراجع العربيّة

، ترجمة الأب فؤاد جرجي بربارة، دمشق، منشورات الهيئة العامة الطيماوس واكريتيَّسأفلاطون، 
 2014، 2السورية للكتاب، ط

ترجمة د. عزت قرني، القاهرة، دار   في السفسطائيين والتربية )محاورة "بروتاجوراس"(،أفلاطون، 
 2001، 1قباء، ط

 2001، 3ترجمة د. عزت قرني، القاهرة، دار قباء، طفيدون، أفلاطون، 

، ترجمة د. عزت قرني،  محاكمة سقراط )محاورات "أوطيفرون"، "الدفاع"، "أقريطون(أفلاطون، 
 2001، 2القاهرة، دار قباء، ط

 2000، 1ترجمة د. أميرة حلمي مطر، القاهرة، دار غريب، طمحاورة ثياتيتوس، أفلاطون، 

ترجمة د. عزمي طه السيّد أحمد، عمّان/الأردن، محاورة كراتيليوس )في فلسفة اللغة(، أفلاطون، 
 1995، 1وزارة الثقافة، ط

ترجمة د. فؤاد زكريا، الإسكندرية،   الجمهورية،في: أفلاطون،  476الجمهورية، الكتاب الخامس، 
 2004، 1دار الوفاء، ط

 1993، 1بيروت، دار الإندلس للطباعة والنشر، طالفلسفات الهندية، د. علي زيغور،  

تعريب دير مار جرجس الحرف،  مائة مقالة في المعرفة الروحية، القديس ذياذوخس أسقف فوتيكي، 
 2007، 2م.، منشورات التراث الآبائي، ط د.

، 2تعريب رهبنة دير مار جرجس الحرف، منشورات النور، طالسُلّم إلى الله، القديس يوحنا السلّمي، 
 د.ت.

ترجمة د. أحمد خليل، بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات محاضرات من تاريخ الفلسفة، هيغل، 
 1986، 1والنشروالتوزيع، ط

 1980دار الطليعة للنشر، بيروت، فلسفة المعرفة عند غاستون باشلار، وقيدي، محمد، 



 

24 
 

، ترجمة د. زكي 1965، 3القاهرة، لجنة التأليف والترجمة والنشر، طقصة الحضارة،  ول ديورانت، 
 2، ج1نجيب محمود، مجلد

 المصادر والمراجع الأجنبيةّ

Théodoret de Cyr, Thérapeutique des maladies helléniques, traduction et 

notes de Pierre Canivet, sources chrétiennes, ‘57’, Ed. Du Cerf, Paris, 1958. 

Michel Dubuisson, "Barbares et Barbarie dans le monde gréco-romain", 

l'antiquité Classique, n˚70, 2001, pp. 1-16. 

Plato, Laws, translated by R. G. Bury, London, Harvard University Press, first 

edition, 1926, vol 2 

Philippe Scialom, "La Circoncision: fonctions psychiques d'un 'fossile' 

corporel", Enfances et Psy, 2006, n˚32 

Histoire d'Hérodote, trad. Par Larchet, Paris, Charpentier, 1850, tome2, 

CLXX 

Festugière, A.-J. (1942). trois rencontres entre la Grèce et l'Inde. Revue de 

l'Histoire de Religions, 125, 32-57 

Festugière, A.-J. (1945). Grecs et Sages orientaux. Revue de l'Histoire de 

Religions, 129, 28-41 

Diogène de Laerte, Vies et Doctrines des philosophes de l'antiquité, trad. par 

M. Ch. Zevort,Paris, Charpentier, 1847, tome 1 

Claude-Henry du Bord, Le Grand Livre de la Philosophie, Paris, Ed. Eyrolles, 

2016 

Pier Franco Beatrice, "le traité de Porphyre contre les chrétiens", Kernos, 

Centre international d'étude de la religion grecque antique, no4, 1991 

Eusèbe de Césarée, La preparation évangélique, trad. Par Eusèbe Pamphile, 

Paris, Gaume Frères, 1846, Tome 2, Livre XIV 

Albert Slosman, La Vie Extraordinaire d Pythagore, Paris, Editions de Robert 

Laffont, 1979 

Eusèbe de Césarée, La preparation évangélique, trad. Par Eusèbe Pamphile, 

Paris, Gaume Frères, 1846, Tome 2, Livre XII 

Oeuvres de platons, traduites par Victor Cousin, Paris, Rey et Belhatte, 

Librairies-Editeurs, 1851, tome 5 



 

25 
 

Les Pères de l'église, trad. Par M. de Genoude, Paris, Chez Sapia, 1839, tome 

5 

Mark L. Damen & Rebecca A. Richards, " Sing the Dionysus": Euripides' 

Bacchae as Dramatic Hymn, American Journal of Philology, 133 (3), 2012, 

p343-369 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://philpapers.org/s/Mark%20L.%20Damen
https://philpapers.org/s/Rebecca%20A.%20Richards
https://philpapers.org/go.pl?id=DAMSTD-5&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1353%2Fajp.2012.0022
https://philpapers.org/go.pl?id=DAMSTD-5&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1353%2Fajp.2012.0022


 

26 
 

 

 


